
97 

 

Radostina ZAHARIEVA 
Université de Sofia « Saint Kliment Ohridski », Sofia, Bulgarie   

LA PERCEPTION DU MENSONGE 
(sur la base de données linguistiques) 

DOI: http://doi.org/10.35219/lexic.2025.1-2.07  

Introduction 

La présente étude porte sur un sujet brûlant d’actualité, sensible et 

douloureux, qui nous touche de près. Comme l’observe, d’ailleurs, un 

philosophe et psychologue, « les plus redoutables crises par lesquelles le 

pays est passé ces dernières années sont nées du mensonge ». Nous serions 

tentés d’appliquer sans hésitation ces mots à notre propre réalité ou à celle 

de nos voisins contemporains. Pourtant, ils décrivent une caractéristique de 

la réalité d’un pays d’Europe de l’Ouest, il y a plus d’un siècle, à savoir la 

France (voir Mélinand 1902 : 41). Le sujet n’est donc pas nouveau et il n’est 

pas propre aux Balkans. Déjà dans l’Antiquité, Platon notait dans son œuvre 

La République : « tous les dieux et tous les humains haïssent le mensonge ». 

En fait, le sujet remonte aux origines mêmes de la société humaine. Il suffit, 

pour s’en convaincre, de consulter la Bible, reflet de nombreux siècles, puis 

d’explorer la biologie, la psychologie et les sciences sociales plus récentes que 

sont la sociologie et l’anthropologie. Sans même nous arrêter sur les 

contributions importantes des théologiens, des philosophes grecs, français 

ou allemands dans ce domaine.  

On ne mentionnera ici que les noms de deux savants roumains. L’un 

d’eux est Constantin Georgiade selon lequel le mensonge se développe en 

conséquence du perfectionnement des pièges servant à la capture 

d’animaux. Autrement dit, le piège matériel se transforme en piège verbal 

grâce au langage et à la pensée cachée, secrète (Georgiade 1938: 275). L’autre 

savant est le psychologue et psychiatre contemporain George Şerban, un des 

meilleurs praticiens aux États-Unis, qui met en avant comme facteur de la 

prédisposition au mensonge la pensée magique héritée des hommes 

primitifs et son rôle dans la perception de la réalité (Şerban 2013 : 153-157; 

167). 

http://doi.org/10.35219/lexic.2025.1-2.07


98 

 

Au premier abord, le mensonge est toujours jugé négativement du 

point de vue de la morale. En tant qu’objet d’étude du système de valeurs 

humaines, donc du point de vue de l’axiologie, le mensonge est une valeur, 

mais négative, opposée à la valeur positive qu’est la vérité, donc c’est une 

non-valeur ou une antivaleur (terme de L. Bairamova 2013). Pour 

comprendre véritablement le phénomène du mensonge, pour en saisir 

l’essence, il ne suffit pas de le définir, cependant, comme l’antithèse de la 

vérité (la vérité et le mensonge en tant qu’entités idéales). Il faut également 

examiner comment il se manifeste dans le comportement humain ainsi que 

dans les interactions sociales en tenant compte des traits de caractère, des 

émotions, des désirs et des aspirations de l’individu. Or, tout cela se reflète 

entièrement dans les données linguistiques que nous analysons ici – 

l’idiomatique du français, du roumain et du bulgare. Sous le terme 

idiomatique, on entend uniquement les unités figées que sont les expressions 

phraséologiques ou phraséologismes, les parémies, les comparaisons et les 

collocations [1].  

Si nous nous appuyons sur les données linguistiques, c’est parce que 

la langue a cette particularité extraordinaire d’enregistrer durablement à sa 

manière, pour les transmettre à travers les siècles, les savoirs, appréhensions 

et émotions de ses locuteurs, leur moralité, leur histoire. Elle permet aussi de 

préserver leur folklore et nous fournit des informations sur leurs traditions 

ou leur système de valeurs [2].  

La perception du mensonge 

La simple évocation du mensonge suscite à l’esprit l’idée de vérité, 

avec laquelle il constitue l’une des dyades fondamentales du système 

axiologique. Il n’est donc pas étonnant que dans nombre de proverbes des 

trois langues étudiées, le mensonge et la vérité soient représentées 

simultanément et que leurs caractéristiques opposées soient soulignées : 

(f) Le mensonge a beau être prompt, la vérité l’attrape ; Les mensonges se montrent, la 

vérité reste à l’ombre ; Le mensonge passe, la vérité reste ; 

(r) Adevărul este strălucitor, iar minciuna este tulbure ; Adevărul aşteaptă, numai 

minciuna e grăbită ; Minciuna ca norul întunecă adevărul, iar buna înțelegere ca soarele 

îl descoperă ; Minciuna se afundă în apă ca glonțul, adevărul plutește ca untdelemnul 

deasupra apei ; Minciuna îţi strică cinstea, adevărul o întemeiază ;  

(b) Лъжата върви напред, а истината подир (le mensonge va devant, et la vérité 

derrière) ; Правдата е кисела, а кривдата сладка (la droiture est aigre et la 

courbure / l’injustice est douce) ; С лъжата се стига донякъде, а с истината 



99 

 

докрай (avec le mensonge, on va jusqu’à un certain point, et avec la vérité jusqu’à 

la fin) ; Ангел с правда помага, дявол с кривда подтиква (un ange apporte son aide 

par la droiture / la justice / la vérité, le diable encourage par la courbure / 

l’injustice / le mensonge) ; Лъжата е дебела, ама и кратка, правицата е тънка, 

ама и дълга (le mensonge est épais / gros, mais aussi bref / ne dure pas 

longtemps, la droiture est mince, mais aussi longue / dure longtemps) ; 

Правдата у тъмница, кривдата – царица (la droiture / la justice / la vérité en 

prison, la courbure / l’injustice / le mensonge – reine) ; Правината надмогва 

кривината (la droiture / la vérité l’emporte sur la courbure / l’injustice / le 

mensonge).   

Le mensonge est perçu comme une information qui prend les devants, 

prompte à s’emparer de l’esprit de tous ceux qu’elle peut atteindre. Il est 

souvent tapageur, actif, ostentatoire, dans le but de dominer, d’empêcher 

que la vérité ne soit entendue et de la dissimuler. Le mensonge est présenté 

à travers sa capacité séductrice d’entraîner, d’égarer et de se faire accepter 

(assez facilement quand il est aussi flatteur). On a remarqué que parfois, 

grâce à lui, l’on pourrait se rapprocher du but recherché, mais uniquement 

jusqu’à un certain point. 

Le mensonge est vu comme un phénomène transitoire car même s’il 

paraît sûr, voire immuable, l’expérience montre qu’il est en réalité éphémère. 

Une fois démasqué, il s’évanouit, « sombre au fond de l’eau », alors que la 

vérité refait surface, est rétablie. Bien souvent, le mensonge – injustice – 

iniquité occupe une position dominante, mais il finit par être détrôné. Ce qui 

compte, c’est de comprendre à quel point il faut être activement à la 

recherche de la vérité, la défendre avec fermeté, la proclamer – (b) Правото 

иска да го караш, кривото само върви (le droit (=la justice / la vérité) veut 

qu’on le mène, le tordu (= l’injustice / le mensonge) va de lui-même). 

Dans tous les proverbes mentionnés transparaît l’attachement, 

l’aspiration à la vérité en tant que valeur réelle ainsi que la volonté de 

convaincre les gens du caractère vain et nocif du mensonge.  

Les expressions idiomatiques où seul le mensonge est représenté en 

donnent aussi une image négative. Dans les trois langues, il existe des 

expressions dénonçant le mensonge comme un mal. Ils témoignent de la 

représentation chrétienne selon laquelle c’est le diable, incarnation du 

mal, qui en est la cause première : (f) Le diable est le père du mensonge. Et les 

menteurs sont représentés comme sa progéniture (enfants et petits-enfants): 

(f) Les menteurs sont les enfants du diable ; (b) дяволска унука ou comme étant 

ses hommes de confiance – (r) omul dracului. Un proverbe roumain indique, 



100 

 

en outre, directement que le mensonge ne mène pas au bien : Minciuna nu te 

duce la bine. On voit à travers ces expressions qu’en plaçant le mensonge dans 

l’axe du bien et du mal, la conscience humaine le rejette, le traite 

d’inacceptable.  

Le mensonge est perçu comme un péché: (b) Грехота е да лъжеш, но и 

срамота да се лъжеш (mentir est un péché mais aussi se tromper est une 

honte). En plus d’être réprobateur, ce jugement, par le reproche formulé 

dans sa deuxième partie, en appelle à la vigilance, à l’esprit d’observation, 

au discernement pour que l’on évite de se laisser tromper.    

Les dangers – infortunes et destruction de la famille ou de la société, 

c’est ce contre quoi mettent en garde les proverbes roumains suivants tout 

en soulignant que parfois le plus petit mensonge est susceptible d’entraîner 

des conséquences graves : (r) O minciună mică poate da naştere la o primejdie 

mare; Minciuna sparge şi case de piatră; Minciunile sparg cetăţi. Un autre 

proverbe roumain rend compte, en outre, du fait tragique que le mensonge 

puisse même parfois être associé à la mort – Pentru o minciună se face moarte 

de om.  

Le mensonge est vu comme préjudiciable non seulement à celui qui en 

est l’objet, c.-à-d. la victime (le trompé) mais aussi au sujet lui-même (le 

menteur / trompeur) : 

(f) Il n’y a rien de plus malheureux que d’être trompé et battu ; 

(r) Cu minciuna, mai de multe ori, mai mult pe tine însuţi vatămi decât pe celălalt. Vezi 

să n-o păţi ;  

(b) Лъжецът и себе си лъже (le menteur se ment à lui-même) ; Който лъже и сам 

си вяра хваща (celui qui ment finit par se croire lui-même). 

Le mensonge peut même produire un effet boomerang : 

(f) La tricherie en revient toujours à son maître ; 

(b) Който дроби лъжи, в своята паница ще ги намери (celui qui sème des 

mensonges, les retrouvera dans sa propre gamelle).   

Le mensonge est néfaste pour l’âme du menteur lui-même : 

(r) Cine spune minciună, întâi obrazul işi ruşinează, iar mai pe urmă sufletul işi ucide;  

(f) Mentir, tromper, embler et question, encheminent l’âme à perdition ; Langue 

mensongère de l’âme est meurtrière.  

Le mensonge souille l’honneur de celui qui le profère. Le simple fait de 

commencer à dire un mensonge voue à l’infamie :  



101 

 

(r) Minciuna îţi strică cinstea, adevărul o întemeiază ; Şi o minciună numai de vei începe 

a spune, necinstea cea mai mare pe capu-ţi se pune.  

Il sape la confiance des autres à l’égard de celui qui a prononcé un 

mensonge :  

(f) Le menteur disant la vérité n’a crédit ni autorité ; Un menteur n’est point écouté 

même en disant la vérité ; Croire ne doit-on menteur ni fol homme de la valeur d’une vile 

pomme;  

(r) Cine a minţit o dată, nu se mai crede nici când spune adevărul ; Din gura 

mincinosului nici adevărul nu se crede ; Cine a minţit o dată, şi-a mâncat credinţa toată; 

Cine minţeşte, lumea de el se fereşte ;  

(b) Който веднъж излъже, дваж му вяра не хващат (celui qui ment une fois, on ne 

lui fait plus confiance deux fois) ; Лъжливият и право да казва, не му вярват (on 

ne croit pas le menteur même quand il dit la vérité); Който излъже един път, сто 

пъти право да казва, не му хващат вяра (celui qui ment une fois, même s’il dit la 

vérité cent fois, on ne lui fait pas confiance); Ако излъжеш един път, не ти вярват 

довека (si tu mens une fois, on ne te croira plus jamais).  

Le mensonge apporte tristesse et souffrance, y compris à celui qui ment : 

(f) Qui autrui tromper se met en peine, souvent lui advient la peine ; 

(b) Кой лъже, той тъжи, кой оре, той добре (qui ment, il s’afflige, qui laboure, il  

va bien / prospère).  

Et mène aussi inévitablement à la punition :  

(b) Който лъже – на въже! (qui ment – à la potence). 

Certains proverbes mettent l’accent sur l’inutilité du mensonge qui ne 

saurait avoir d’effet positif durable, ni être doté d’une réelle valeur, ni 

procurer un véritable bien-être à celui qui ment :  

(r) Cu minciuna îţi merge până la un timp ; Cu minciuna prânzeşti, de cinat nu cinezi ;  

(b) Лъжа се с лъжица не сърба (les mensonges, on ne les avale pas à la cuillère) ; 

Гърло се с лъжи не пълни (on ne remplit pas sa bouche / son ventre avec des 

mensonges) ; От лъжа хаир бива ли? (le mensonge apporte-t-il quelque bien) ; С 

лъжа се не поминува (on ne se nourrit pas / ne vit pas de mensonges). 

Le jugement négatif sur le mensonge se reflète aussi dans les 

recommandations faites par certains proverbes de ne pas y recourir, de fuir 

les milieux où le mensonge est recherché, partagé, d’aimer, au contraire, la 

vérité, de s’en tenir à elle :  

(f) Aime vérité, fuis mensonge ; Fuis haine, courroux et mensonge ; 

(r) Departe de minciuni, că-ţi aduci urâciuni, iar de adevăr cât de aproape. 



102 

 

Si l’un des proverbes français place le mensonge aux côtés de la colère 

et de la haine, que l’on devrait aussi éviter, le proverbe roumain Minciuna 

din fire şi-a dobândit urâciune, iar adevărul, cinste şi laudă îndestulată le montre 

lui-même comme méritant et suscitant la haine.  

L’analyse du corpus permet de constater par ailleurs que le mensonge 

est perçu comme intrinsèquement lié à différents travers humains, tels que 

(en français et en roumain) la méchanceté, la haine, l’envie, la peur, l’orgueil, 

la vantardise, la dissimulation de la faute, la fuite des responsabilités et la 

paresse. Cette dernière est également un trait associé au mensonge dans les 

unités idiomatiques bulgares : 

(f) Bon cœur ne peut mentir ; Cuider fait souvent l’homme menteur, et d’un maître petit 

serviteur ; Toutes les fois que tu te vantes, je fais grand doute que tu mentes ; L’homme 

qui a les yeux malades, ne peut regarder le jour, ni le coupable entendre la vérité ; Tous 

vilains cas sont reniables ; Souvent le paresseux au mensonge a recours ; Le paresseux 

dit qu’il y a un lion sur la route3 ;  

(r) Viclenia, răutatea şi nebunia surori sunt ; Ura, zavistea şi frica nasc vicleşugul ; 

Vinovatul mai mare gură face ; Omul leneş e bou la mâncare şi vulpe la treabă ;    

(b) Прати го на работа, да ти каже: "Вълци има на пътя" (envoie-le travailler et 

il te dira : "Il y a des loups sur le chemin") ; Работата учи на ум, а мързелът – на 

лъжа (le travail enseigne l’intelligence et la paresse – le mensonge).  

De même, on constate que le lien entre le mensonge et le vol est tout 

particulièrement bien illustré dans les trois langues : 

(f) Montre-moi un menteur, je te montrerai un voleur / larron ; Un menteur est 

ordinairement larron ;  

(r) Cine minte şi fură ; Cine spune minciună e ca şi cel care fură ;  

(b) Покажи ми лъжеца, да ти покажа крадеца (montre-moi le menteur, que je te 

montre le voleur) ; Който обича да лъже, той обича и да краде (celui qui aime 

mentir aime aussi voler) ; Който е лъжец, той е и крадец – от него хаир няма 

(celui qui est menteur est aussi voleur – on ne tire aucun bien de lui). 

Plus intéressantes encore sont les parémies roumaines Tânăr mincinos, 

bătrân hoţ ; Copil mincinos, bătrân tâlhăros. Elles suggèrent que le menteur n’est 

pas seulement associé au voleur, mais que son comportement, son habitude 

de mentir dans sa jeunesse est vue comme un facteur déterminant, voire la 

cause première de sa transformation en voleur à l'âge adulte. On retrouve 

cette même idée de causalité dans la parémie bulgare Нов крадец, вет лъжец 

(nouveau voleur, vieux / ancien menteur). 



103 

 

Le voleur lui-même est représenté comme ayant recours à la tromperie 

et au mensonge, se transformant ainsi en menteur mais se rendant aussi du 

même coup vulnérable : 

(r) Hoţul zice c-a glumit când vede că l-a zărit ; Cel ce fură, acela mai tare jură ;   

(b) Крадецът вика "Дръжте крадеца!" (le voleur crie "Au voleur !") ; Ако те видят 

– шега, ако те не видят – в торба (si on te voit, c’est une blague, si on ne te voit 

pas,  c’est dans le sac) ; Той го не откраднал, ами го зел да го не видят (il ne l’a pas 

volé, mais il l’a pris pour qu’on ne le vole pas).  

Le parallèle entre le mensonge et le vol est également illustré par la 

mise en évidence du fait qu’ils engendrent souvent une spirale d’actes 

récurrents et de plus en plus graves de ce type (cf. (r) Cine inşeală  o dată, 

inşeală şi a doua oară; (b) Една изречена лъжа води след себе си друга (un 

mensonge en amène un autre) ; (f) Une menterie en fait cent etc.) : 

(f) Qui vole un œuf vole un bœuf ;  

(r) Azi o ceapă, mâine o iapă, poimâine herghelia toată ; Cine fură azi o ceapă, mâine fură 

şi o iapă ; Cine fură azi un ou, mâine fură <şi> un bou ; Azi un ou şi mâine un bou ; 

Cine fură azi un ac, mâine fură un gânsac ;  

(b) Който открадва игла, ще открадне и хазна (celui qui vole une aiguille volera 

aussi un trésor).  

En somme, pour reprendre les mots d’Auguste de Labouïsse-

Rochefort, « le mensonge est un larcin en paroles, comme le larcin est un 

mensonge en action ». Cette idée se retrouve en partie dans le proverbe 

roumain Minciuna spre a te folosi, înşelăciune şi furţişag se înţelege, iar spre a 

vătăma pe altul, întreagă cruzime qui affirme en plus à propos du mensonge 

que lorsqu’il est motivé par l’intention de nuire à autrui, il est assimilé à la 

cruauté. 

Par ailleurs, certains phraséologismes relatifs au mensonge / à la 

tromperie véhiculent une notion d’agressivité à travers notamment les 

images de violence, de domination ou de dépossession : 

(f) jeter / lancer / envoyer / mettre de la poudre aux yeux de qqn ; en mettre plein l’œil 

à qqn ;  

(r) a arunca <cu> praf în ochii cuiva ; a da cu praf în ochii cuiva ; a-i lua turta de pe 

spuza cuiva ; a-i scoate ochii cuiva cu ceva ; 

(b) хвърлям прах в очите на някого (jeter de la poudre aux yeux de qqn) ; 

изтеглям чергата изпод краката (tirer la carpette sous les pieds de qqn) ; вземам 

очите / окото на някого (prendre les yeux / l’œil de qqn). 



104 

 

La tromperie et le mensonge sont aussi parfois dépeints comme une 

entrave ou une restriction à la liberté de mouvement notamment à travers 

l’image du piège, qui prive de liberté et parfois de la vie : 

(f) prendre qqn au piège / trébuchet ; prendre qqn dans des rets ; mettre qqn dans la 

blouse; mettre qqn dans la couverture ;  

(r) a atrage pe cineva în cursă ; a pune cuiva laţul / un laţ ; a pune cuiva <o> cursă ; a 

pune pe cineva în calup ; a lega pe cineva la gard ; a lega la iesle pe cineva ;  a pune / a 

băga în traistă pe cineva ; 

(b) вкарвам в капана <с двата крака> някого (introduire qqn dans le piège <avec 

les deux pieds>) ; хващам в мрежите / примките си някого (prendre qqn dans 

ses rets) ; връзвам на празни ясли някого (attacher qqn à des mangeoires vides).   

Comme le fait observer le psychosociologue français Guy Durandin « 

le mensonge est une agression détournée, ou, si l’on préfère, un substitut 

d’agression » et représente donc «une économie de force au cours d’une 

lutte» (Durandin 1972 : 20).  

L’ensemble de ces expressions idiomatiques évoquant les défauts 

humains ou une image violente permettent en fait une caractérisation et une 

condamnation indirectes du mensonge. En mettant en lumière la laideur et 

les effets néfastes de ce phénomène, elles témoignent d’une attitude négative 

à son égard. 

Quoique dans une partie restreinte seulement des unités linguistiques 

étudiées, le mensonge est vu néanmoins sous un autre angle aussi, 

autrement dit, il est montré comme acceptable, admissible, voire comme 

parfois bon. Sa présence au sein des relations humaines est justifiée dans les 

expressions suivantes qui sont en quelque sorte le fruit d’observations et 

d’expériences vécues : 

(r) Minciuna are şi ea loc pe unde se trece ;  

(f) Beaux mensonges aident ; 

(b) Понякога и лъжата си има място (parfois, le mensonge a aussi sa place) ; Ако 

с право не върви, ти поизкриви! (si ça ne marche pas avec le droit / la droiture, 

tords / déforme un peu [la vérité]) ; Всичко с право не бива / не става, негде-годе 

и с криво (tout ne va pas / ne fonctionne pas par le droit / la droiture, parfois il 

faut tordre [la vérité]). 

Le proverbe français On ne doit pas mentir en vain justifie également le 

recours occasionnel au mensonge lorsque, pourrait-on présumer, c’est 

vraiment important. Les proverbes roumains Minciuna uneori e bună ; Şi 

minciuna uneori prinde loc de vorbă bună când spre folos priveşte la cel ce ascultă şi 



105 

 

întru nimic vatămă pe cel ce o spune indiquent que le mensonge est parfois bon, 

qu’il est même assimilé à la bonne parole quand il est bénéfique pour 

l’auditeur et ne nuit en rien à celui qui le profère, nous ajouterions – ne cause 

aucun préjudice. Ces expressions, ainsi que le proverbe bulgare Понякога и 

лъжата си има място (parfois, le mensonge a aussi sa place), renvoient à une 

possible utilisation du mensonge – nous supposons qu’il s’agit là du (f) pieux 

mensonge ; (r) minciună nobilă ; (b) благородна лъжа, dit au nom du bien-être 

de quelqu’un, au nom de son salut, etc. Elles reflètent une pratique courante 

et témoignent de la nécessité d’y recourir dans certains cas, sans pour autant 

les spécifier. La présence de l’adverbe uneori / понякога (parfois) est 

significative, car elle indique tout de même que le mensonge est 

généralement désapprouvé.   

On retrouve aussi le cas rarissime où le mensonge est préféré à la 

vérité. Lorsqu’une vérité n’est pas dite au bon moment, après mûre réflexion, 

ni de manière appropriée, elle peut entraîner des conséquences indésirables 

inattendues non seulement pour son destinataire mais aussi pour d’autres, y 

compris pour son détenteur. Dans ce cas, taire la vérité ou la remplacer par 

un mensonge convenable pourrait relever d’un choix meilleur et le 

mensonge lui-même – être jugé utile : (r) Minciuna sparge case de piatră, dar 

alteori preţuieşte mai mult ca un adevăr nespus la locul lui. 

Le mensonge est de loin préférable notamment quand il peut aider à 

tirer quelqu’un d’un mauvais pas – (r) Mai bine c-o minciună să scapi pe om de 

nevoie, decât cu un adevăr să-l bagi în nevoie. En outre, avec un mensonge bien 

conçu, on peut parfois accomplir davantage qu’avec la vérité (surtout, on le 

suppose, lorsqu’il est utilisé de manière désintéressée pour le bien d’autrui). 

Le mensonge est parfois jugé approprié et efficace pour parvenir à la 

réconciliation, permettre la sérénité et la douceur dans les relations 

humaines, notamment lorsque la vérité, au contraire, risquerait d’exacerber 

les conflits : (r) Mai bine minciuna spre împăciuire decât adevărul spre invrăjbire ; 

(f) Bon fait mentir pour paix avoir ; Le mensonge adoucit les mœurs.  

Une évaluation positive du mensonge est également donnée par les 

proverbes suivants soulignant directement son utilité ou indirectement – en 

pointant les méfaits qu’entraîne le choix de dire la vérité :  

(f) Mieux vaut se taire pour paix avoir, que d’être battu pour dire veoir (vrai) ; De 

pauvreté, fatigue et peine, de vérité mal grâce et haine ; Dis la vérité, et tu seras pendu; 

Vérité engendre haine ; Vérité engendre inimitié ;  



106 

 

(r) Adevărul umblă cu capu’ spart ; Cu adevărul în gură, nimeni îţi dă în gură, d-aceea 

trebuie şi câte-o minciună ; 

(b) Който лъже и обядва, дума право, а не вечеря (celui qui ment peut même 

déjeuner, celui qui dit la vérité – ne dîne pas) ; Правдата си е все гладна (la vérité 

/ la droiture a toujours faim) ; Който лъже – на въже, който не – на две! (qui ment 

– à la potence, qui ne ment pas – deux fois à la potence) ; Думай правото – да 

станеш омразен (dis la vérité pour être haï) ; Право който казва, през девет села 

го изпъждат (celui qui dit la vérité, on le chasse au-delà de neuf villages). 

Ces parémies dressent un portrait immuable des sociétés qui tout en 

aspirant à la vérité ont du mal à l’intégrer dans leur quotidien et ses 

détenteurs sont le plus souvent haïs et pourchassés, parfois battus, voire 

tués. Dans un tel climat, on peut naturellement avoir la fausse sensation 

d’utilité du mensonge, ce qui entraîne insensiblement une accoutumance au 

mensonge, une justification et une pratique généralisées de celui-ci.    

D’après ces expressions, le mensonge ou l’omission de la vérité 

favorisent le maintien de bonnes relations, l’obtention d’avantages, 

l’atténuation des émotions négatives et la protection contre l’agression 

(potentielle) que la révélation de la vérité pourrait susciter chez les autres. 

Ces proverbes traduisent également l’idée que la propagation du mensonge 

dépend de l’environnement social, de la pression de la majorité, de la volonté 

de défendre ou d’accepter la vérité, ainsi que de la propension au 

conformisme tant chez le sujet (celui qui ment) que chez l'objet du mensonge 

(celui qui est trompé).  

Tout aussi intéressantes sont les expressions révélant dans quelles 

circonstances le mensonge est autorisé et pardonné. Mentir au menteur ou à 

l’« aveugle » qui voit, ainsi que voler le voleur n’est pas considéré comme un 

péché. Autrement dit, le mensonge est vu comme un moyen légitime (ce 

qu’illustre parfaitement l’expression française) de combattre l’injustice, de 

punir le coupable, l’escroc, le criminel ou le sot mais aussi peut-être comme 

un moyen de rééducation : (f) Qui trompe le trompeur et robe le larron, gagne 

cent jours de vrai pardon ; (r) Orbul cu ochi nu-i păcat să-l înşeli. 

Le mensonge en tant que divertissement ou jeu est également justifié 

et qui plus est – il est consciemment recherché : Лъжи ме, да те лъжа, да 

минава времето (mens-moi, que je te mente, pour que le temps passe). Cette 

parémie bulgare nous ramène à l’époque où rivaliser de mensonges était un 

passe-temps pratiqué surtout au moulin à cause des longues heures d’attente 

que l’on pouvait consacrer au bavardage. St. Stoykova fait remarquer que le 



107 

 

mensonge était et est encore considéré «comme une forme d’art où l’on 

donne libre cours à l’imagination» (Stoykova 2007 : 193)4. 

La perception des modalités du mensonge 

Parmi les modalités du mensonge, nous choisirons trois (l’hypocrisie, 

la flatterie et la ruse) qui se détachent par l’information particulièrement 

riche et intéressante qu’elles fournissent sur le plan axiologique.  

L’hypocrisie est perçue et évaluée comme une sorte de dualité dans le 

comportement humain qui permet à l’hypocrite (selon le matériau 

linguistique) de dissimuler sa véritable nature, les mauvais sentiments qu’il 

éprouve (haine, envie, etc.) et de se présenter sous un jour favorable et noble, 

sachant que cela est apprécié, approuvé et conforme aux normes morales 

officielles de la société :  

(f) langue de miel et cœur de fiel ; Souvent on a coutume de baiser la main qu’on voudrait 

qui fût brûlée ; 

(r) din ochi miere, din gură fiere ; te vorbeşte de bine şi dă cu barda-n tine ; în faţă te 

linge, unge, în dos te frige ; a umbla cu crucea-n sân și cu dracu în inima ; cu cuvântul 

te mângâie, dar cu gândul te sfredeleşte ; 

(b) бяло лице, черно сърце (visage blanc, cœur noir); вежди глади, очи вади (il 

caresse les sourcils, il arrache les yeux); отпреде ти глади, маже, отзаде ти гроб 

копае (devant toi, il caresse, il pommade, derrière toi, il creuse ta tombe); овче 

рунце – вълче сърце (peau de mouton – cœur de loup). 

Une apparence inoffensive ou douce peut cacher des intentions 

malveillantes, voire criminelles – les images traduisent parfois au plus haut 

degré l’idée de danger, de méchanceté, de cruauté, de violence (cœur noir, 

arrache les yeux, creuse ta tombe, brûlée, te frappe avec la hache, te brûle, diable, te 

transperce).     

Le fait de se présenter sous un jour faussement favorable est à juste 

titre comparé au port d’un masque. On retrouve cette idée dans les 

expressions suivantes ayant le sens de ’cacher ses véritables sentiments, sa 

véritable nature ou ses intentions réelles, en se présentant sous un autre jour, 

en créant une autre, fausse impression’:  

(f) être toujours en masque ; porter un masque ; revêtir le masque de qch ; mettre le 

masque de qqn ; se cacher sous le masque de qch ; prendre le masque de qch ; 

(r) a-şi pune masca cuiva, a ceva ;  

(b) надявам <си> маска<та> (на някакъв, някого, нещо) ; слагам <си> / поставям 

<си> маска<та> (на някакъв, някого, нещо) ; крия се / прикривам се под маската 

(на някакъв, някого, нещо). 



108 

 

La conscience populaire juge l’hypocrisie à travers le prisme de 

l’opposition fondamentale entre le bien et le mal. C’est pourquoi, dans 

certaines expressions, on utilise l’image du Christ – incarnation de la lumière 

et du bien, et l’image du diable – incarnation des ténèbres et du mal : 

(r) în gură cu Dumnezeu şi în inimă cu dracu ; 

(b) на лице Христа, а в пазва – дявола (le Christ sur le visage, et le diable dans le 

sein); на уста Христа, а на сърце беста (le Christ sur la bouche, et le diable dans 

le cœur).   

Dans ces unités figées et dans certaines autres qui leur sont similaires 

comme   

(f) au parler ange, au faire change ; paroles d’angelot, ongles de diablot ; ange à l’église 

et diable à la maison ; 

(b) ангел на лице, дявол на сърце (ange au visage, diable dans le cœur) ; името му 

ангелско, сърцето му дяволско (nom d’ange et cœur diabolique) ; денем бяга от 

дявола, нощем за рогата го лови (le jour, il fuit le diable, la nuit, il le prend par les 

cornes)  

où la nature de l’hypocrite est décrite comme étant liée au diable ou comme 

étant elle-même diabolique, on peut percevoir la condamnation morale la 

plus forte et la plus intransigeante de l’hypocrisie et des hypocrites, ainsi 

qu’un jugement moral sans appel. 

D’autres unités idiomatiques révèlent la parole comme l’outil principal 

de l’hypocrisie, outil dont la force d’impact est mise au service de la 

tromperie. Le génie populaire dépeint les paroles de l’hypocrite comme non 

conformes, voire contraires à ses pensées, à ses sentiments, à ses actes et à 

ses désirs : 

(b) едно мисли, друго дума (il pense une chose, il en dit une autre) ; едно му на 

ума, а друго на езика (il a une chose en tête, et une autre sur sa langue) ; едно 

мисли, друго казва, трето върши (il pense une chose, en dit une autre, en fait une 

troisième) ; 

(r) una vorbeşte şi alta gândeşte ; omul fals vorbeşte una şi gândeşte alta ; cu cuvântul 

te mângâie, dar cu gândul te sfredeleşte ; omul fals spune că se duce spre est, dar se duce 

spre nord.   

L’incohérence entre les paroles ou les actions d’une part et les désirs 

réels (non satisfaits) d’autre part est présentée d'une manière différente et 

intéressante. La multitude d’expressions, composant un récit allégorique sur 

l’hypocrisie humaine, montre une attitude négative et moqueuse envers 

celle-ci :  



109 

 

(f) les raisins sont trop verts ; ils sont trop verts ; ainsi dit le renard des mûres ; autant 

<en> dit le renard des mûres <qu’elles sont trop vertes> ; faire comme le renard des 

raisins ; 

(r) vulpea nu vrea struguri ca sunt acri ; unde vulpea nu ajunge, zice că-i ajunge ;  

vulpea când n-ajunge la struguri, zice că sunt acri ; vulpea când n-ajunge la găini, zice 

că sunt spânzurate ; mâţa, dacă nu ajunge la slănină, zice că pute ; când pisica nu ajunge 

la slănină, zice că e miercuri ; nu-i place mâţei peştele ;  

(b) не ще / не яде лиса грозде, че е кисело (le renard ne veut pas / ne mange pas de 

raisin, parce qu'il est aigre) ; не щяла мачка прясна риба ; мачка риба не ще, а за 

нея мустака си облизва (le chat ne veut pas de poisson, mais il se lèche les 

moustaches) ; не яде котка риба (le chat ne mange pas de poisson) ; не ще котка 

мляко (le chat ne veut pas de lait) ; не яде котка / котана сметана (le chat ne 

mange pas de crème) ; не ще кум печена кокошка (le parrain ne veut pas de poule 

rôtie). 

Construites sur l’ironie, ces expressions mettent en scène le conflit 

entre un désir profond et la renonciation à ce désir, auto-imposée et déclarée, 

afin de masquer ce même désir, ainsi que le fait que ce qui est désiré est 

inaccessible, impossible à atteindre, irréalisable, ou encore pour se présenter 

sous un jour différent. Des images caractéristiques du règne animal sont 

principalement utilisées, ce qui renforce particulièrement le rejet ironique de 

ce type de manifestation d’hypocrisie. On observe une richesse (tant en 

termes de nombre d’unités linguistiques qu’en diversité d’images) de 

parémies bulgares et roumaines, contrairement au nombre significativement 

plus faible de parémies françaises, qui reposent uniquement sur l'image du 

renard et du raisin ou de la mûre. 

La flatterie prend racine dans la compréhension intuitive de son 

pouvoir d’influence. Elle est nourrie par l’instinct profond de l’homme pour 

la caresse où il recherche et ressent la chaleur, la proximité, une sorte de 

refuge (ce n’est pas un hasard si la câlinerie – physique et verbale – est si 

précieuse et particulièrement recommandée pour élever et éduquer les 

enfants). La caresse est avant tout parole. La caresse comme une bonne et 

douce parole crée une ambiance de confiance, de bienveillance et de 

compréhension (cf. les proverbes bulgare et roumain : Блага дума желязна 

врата отваря; Vorbele cele dulci deschid poarta cea de fier). Elle peut 

déverrouiller les portes les plus solides derrière lesquelles reste enfermée et 

cachée l’âme humaine. Bien sûr, la câlinerie trouve aussi une expression non 

verbale dans l’attitude et le comportement d’une personne. Cependant, 



110 

 

lorsqu'elle est guidée par l’intérêt personnel, elle dégénère en simple 

flatterie.  

L’idiomatique révèle la flatterie comme un acte trompeur et sournois 

qui se cache sous le masque de la proximité avec les normes communément 

admises de politesse, courtoisie, respect, etc. Certaines expressions 

idiomatiques pointent vers le lien direct entre la flatterie et le mensonge / la 

tromperie, assimilant le flatteur à l’escroc ou le dénonçant comme une source 

de mensonges: (f) Le flatteur est proche parent du traître; Quiconque prête l’oreille 

au flatteur, vit à la merci du trompeur ; (r) Linguşitorul este izvorul minciunilor.  

La flatterie pourrait être considérée comme se manifestant 

principalement sous deux formes : l’éloge et la servilité. 

L’éloge imméritée, excessive et intéressée est perçue comme une parole 

puissante et dangereuse. Elle se caractérise par son caractère fallacieux, par 

son opposition à la vérité et au respect authentique, et par son 

incompatibilité avec des relations humaines saines et sincères : 

(f) Flatteur et ensemble vrai ami est incompatible par tout pays ; Mieux vaut être avec 

vérité repris d’un ennemi, que faussement loué du feint ami ; 

(r) Linguşitorul ce mai mult te laudă şi te slăveşte, acela mai lesne te înşală ; Cine te 

laudă peste măsură sau te-a înşelat, sau va să te înşele, cine adevărul îţi spune acela te 

încunună.   

D’après les données linguistiques, la flatterie est, de par ses 

caractéristiques et dans ses manifestations, très proche de l’hypocrisie et peut 

même être vue comme un élément indissociable. Le comportement du 

flatteur est perçu comme semblable à celui de l’hypocrite, se caractérisant 

par des actions contradictoires ou par un manque de cohérence entre les 

paroles et les actes : 

(r) Linguşitorul îţi unge buzele cu miere şi-ţi sfâşie inima cu ghearele ; Linguşitorul, cu 

oricine grăieşte, in cer îl ridică şi-n slavă îl priveşte, până ce jos îl trânteşte. Vezi să n-o 

păţi ; Fugi de linguşitor, că cu limba dulce te linge, iar cu unghiile râu te sfâşie ; 

(b) отпред лиже, маже, отзад дращи (devant, il lèche, pommade, derrière, il 

griffе). 

Dans les proverbes roumains, le jugement sévère transparaît à travers 

les verbes employés (sfâșie ’lacère’, trântește ’abat’) pour souligner le danger 

du mal que le flatteur est capable d’infliger, ainsi qu’à travers les conseils qui 

mettent en garde contre de tels individus.   



111 

 

Dans les parémies ci-dessous, la flatterie est dépeinte comme un 

poison dont l’effet pernicieux évoque sa nature destructrice cachée, tandis 

que le flatteur est assimilé à un empoisonneur des esprits :  

(r) Linguşirea, miere dulce, dar otravă ne aduce. Cam departe de ea ; 

(f) Adulation du corps et de l’âme est vrai poison ; L’adulateur empoisonne les cœurs 

humains ; L’adulateur est des humains empoisonneur.  

Cette image incarne la connaissance profonde du pouvoir subversif, 

corrupteur et destructeur des mots et comportements flatteurs, qu’il n'est pas 

toujours facile de déceler ou de contrer. Il convient de noter que certaines 

études révèlent que même les compliments les plus ouvertement 

manipulateurs et les flatteries hypocrites les plus grossières peuvent être 

étonnamment efficaces. Quoiqu’identifiés comme tels et désapprouvés, ils 

continuent d’exercer un impact au niveau subconscient (cf. Valdesolo 2010). 

Le conseil insistant de se tenir à l’écart de la flatterie et du flatteur, la mise en 

garde contre le danger (aussi dans d’autres parémies comme (f) Pour moult 

braire ni pour pleurer, tu ne dois à flatteur oreilles prêter ; Aimer flatteurs, croire à 

la légère, engendre de maux une grand mer ou (r) La linguşitori şi la pişpăitori 

nicicum să te încrezi, că numai îndată te pierzi), la comparaison avec l’effet 

inéluctable du poison, et l’affirmation que cela est invariablement lié à la 

tromperie, suggèrent que la sagesse populaire dans ces différentes 

expressions idiomatiques partage cette conviction. 

L’autre manifestation de la flatterie – la servilité fait l’objet d’un 

jugement similaire. Le comportement servile est représenté de manière 

intéressante dans les unités idiomatiques (f) être plat comme une punaise ; 

s’aplatir / devenir plat comme une punaise et (b) безгръбначно животно (animal 

sans colonne vertébrale). L’expression bulgare, à travers l’image d’un animal 

invertébré, présente une caractérisation généralisée et fortement dégradante 

de l’individu servile, du laquais, du flatteur qui s’adapte facilement à toutes 

les circonstances et fait preuve d’obséquiosité. Les expressions françaises 

s’appuient sur une image particulièrement frappante – celle de l’insecte 

parasite, la punaise, avec sa forme corporelle plate et son odeur répugnante, 

capable de se faufiler partout, maîtrisant facilement l'espace et difficile à 

détruire. Ces comparaisons suggèrent l’habitude arrogante du servile de 

s’immiscer et de s’imposer sans scrupules et expriment le jugement 

populaire résolument négatif à son égard. 

D’autres expressions phraséologiques utilisent l’image d’une 

révérence excessive. Elles décrivent le mouvement du corps (consistant à 



112 

 

s’incliner profondément) en mettant l’accent sur la colonne vertébrale, les 

reins ou le genou : 

(f) être l’échine basse ; aller l’échine basse ; avoir l’échine souple / les reins souples; 

(r) a-şi îndoi spinarea dinaintea  / înaintea / în faţa cuiva ; a-şi îndoi şira spinării 

dinaintea / înaintea / în faţa cuiva ; a-şi încovoia spatele în faţa cuiva ; a fi moale de 

mijloc; 

(b) превивам / чупя гръб пред някого (courber / rompre le dos devant qqn) ; 

прегъвам / пречупвам гръбнак<а си> пред някого (plier / rompre l’échine devant 

qqn) ; пречупвам / чупя кръст пред някого (rompre / casser les reins devant qqn); 

подлагам гръб някому (soumettre son dos à qqn) ; превивам коляно пред някого 

(courber / plier le genou devant qqn).  

Tous ces phraséologismes signifient ’être servile, flatter servilement, 

flagorner’. Les images employées évoquent une certaine douleur (soulignée 

par les verbes plier, courber, casser), la soumission à une volonté extérieure, 

ou bien une contrainte, qu’elle soit subie ou choisie selon les circonstances, 

les objectifs et les traits de caractère personnels. L’ensemble dessine un 

tableau de génuflexion et de servilité révélant l’absence de liberté spirituelle. 

Les expressions suivantes illustrent clairement le rejet de la servilité :  

(f) ramper aux pieds de qqn ; être / se mettre à plat ventre devant qqn ; 

(r) a se lungi cu burta la pământ ; 

(b) лазя / пълзя по корем <и по лакти> (ramper sur le ventre <et sur les coudes>); 

влача се по корем <и по лакти> (se traîner sur le ventre <et sur les coudes>) ; 

слагам се по гръб и по корем (se mettre / s’allonger sur le dos et sur le ventre). 

À travers l’image des actes de ramper, de se traîner, de s’allonger par 

terre, en d’autres termes, à travers l’image d’une posture infrahumaine 

évoquant le comportement de certaines espèces animales, est suggérée la 

dépersonnalisation, l’humiliation extrême de l’être humain, et la perte totale 

de dignité.    

Mais la critique la plus cinglante et la condamnation la plus forte de la 

servilité se manifestent peut-être dans les expressions comportant le verbe 

lécher / a linge / лижа. Elles illustrent au plus haut point la situation 

particulièrement humiliante dans laquelle se place le flatteur lui-même 

piétinant sa propre dignité. Parmi ces unités, un groupe de phraséologismes 

frappent par leurs éléments constitutifs nominaux désignant une partie du 

corps de la personne visée par la flatterie : 

(f) lécher les genoux de qqn ; lécher les pieds de qqn ; lécher le cul de qqn ;  



113 

 

(r) a linge mâna / mâinile / laba cuiva ; a linge picioarele cuiva ; a linge călcâiele cuiva; 

a linge în bot pe cineva ; a linge în fund pe cineva ; 

(b) лижа / ближа ръцете на някого ; лижа / ближа краката на някого ; лижа задника 

на някого.   

L’auto-humiliation se manifeste aussi dans des unités phraséologiques 

comportant les éléments constitutifs botte ou semelle :  

(f) lécher les bottes de/à qqn ;  

(r) a linge cizma / cizmele cuiva ; a-i linge cuiva şi ghetele / cizmele ; a-i linge cuiva şi 

tălpile ; 

(b) лижа / ближа ботушите на някого (lécher les bottes de qqn) ; лижа / ближа 

подметките на някого (lécher les semelles de qqn).    

L’idée de flatterie excessive trouve une expression encore plus vive 

dans les unités phraséologiques bulgares suivantes grâce à l’ajout de 

l’élément supplémentaire прах / кал (poussière / boue). Ce dernier, par la 

nuance de souillure, permet d’accentuer la connotation négative de ces 

expressions et d’illustrer de manière encore plus frappante la déchéance du 

flatteur : 

(b) лижа / ближа праха от подметките на някого (lécher la poussière des semelles 

de qqn) ; лижа / ближа калта от подметките на някого (lécher la boue des 

semelles de qqn) ; ближа праха на нозете на някого (lécher la poussière des pieds 

de qqn). 

Le jugement fortement réprobateur véhiculé par l’ensemble des unités 

analysées ci-dessus se manifeste à travers le choix du vocabulaire et la 

représentation hyperbolique empreinte de sarcasme.  

La ruse est une modalité particulière du mensonge. Paradoxalement, 

on peut même la voir comme sa négation, son antidote, un moyen de le 

déjouer et de s’en protéger. « Ruser n’est pas mentir ; c’est chercher à lire 

dans les arrière-pensées des autres afin de jouer plusieurs coups d’avance ; 

c’est aussi chercher à débusquer les leurres, à arracher les masques, à déjouer 

les mensonges, à s’écarter des fausses pistes, à trouver un guide, à dévoiler 

les secrets et découvrir et déchiffrer un plan. » (Attali 1996 : 100-101). La ruse 

peut être vue comme « une forme de l’intelligence impliquant un ensemble 

d’attitudes mentales qui combinent le flair, la sagacité, la débrouillardise, 

l’attention vigilante, le sens de l’opportunité, des habiletés diverses, une 

expérience longuement acquise » (Balandier 1985).  



114 

 

Les conceptions contrastées de la ruse (conditionnées parfois par la 

différence de point de vue entre le sujet et l’objet) sont illustrées par une 

réplique marquante du personnage de Scapin dans la pièce de Molière « Les 

Fourberies de Scapin », où il qualifie son propre talent de « un génie assez beau 

reçu du Ciel … à qui le vulgaire ignorant donne le nom de fourberies…» (Acte I, 

Scène 2).   

Nombreuses sont les unités idiomatiques révélant une évaluation 

positive de ce phénomène. La ruse est ainsi perçue comme une force de 

l’esprit et de l’âme, capable de triompher de la force brute (qu’elle soit 

physique, politique ou militaire) et est présentée comme étant préférée à 

celle-ci dans : 

(f) Mieux vaut subtilité / ruse que force ; Par la ruse, on peut prendre un lion, par la 

force, pas même un papillon ;  

(b) Човек с хитрост сдържа лъва, а със сила щурец дори не може да улови (par la 

ruse, un homme maîtrise le lion, alors que par la force, il ne peut même pas 

capturer / prendre un grillon) ;  

Cela est également illustré par les proverbes allégoriques qui mettent 

en scène le loup, le lion et le renard, et qui montrent le renard l’emportant 

sur le loup et le lion grâce à sa ruse : 

(r) Vulpea putere ca leul nu are, dar cu vicleniile ei întrece puterea leului ; Vulpea a 

mâncat mierea, iar lupul trage durerea ;  

(f) Ce que le lion ne peut, le renard le fait. 

Appréciée pour son utilité et son efficacité, la ruse est recommandée 

quand la force échoue, est insuffisante, ou fait défaut pour accomplir quelque 

chose, repousser un ennemi etc.:  

(f) Quand on n’est pas le plus fort, il faut être le plus malin ; Celui qui n’est pas fort, 

doit être assez fin ; Où la peau du lion ne passe pas, se couvrir de celle du renard ; Où 

faute il y a du cuir du lion, appliquer y convient la peau du renard.  

Un autre proverbe – (f) Il faut coudre la peau du renard à celle du lion – 

invite à allier la force à la ruse. La parémie roumaine Putere cât de mare, fără 

cea mai mică isteţime şi cel mai mare sfat, moartă se înţelege, că la nimic izbuteşte, 

fruit d’une expérience profonde, est, quant à elle, révélatrice d’un 

engagement citoyen et d’une attitude lucide envers le pouvoir.  

Il est fréquent que l’ingéniosité humaine, la capacité d’invention, soit 

assimilée à de la ruse qui est alors grandement appréciée. Il est important de 

souligner, par ailleurs, qu’en vieux bulgare, les termes ruse (хитрост) et rusé 



115 

 

(хитър) avaient une connotation entièrement positive puisqu’ils signifiaient 

respectivement ’habileté, art’, ’perspicacité’ et ’maître’, ’penseur’, voire 

’créateur’ lorsque le mot rusé était appliqué à Dieu (cf. Dictionnaire du vieux 

bulgare, vol. 2, 2009 : 1162 – 1163). Cette idée sous-tend également la 

perception de la ruse comme une qualité extrêmement précieuse et 

avantageuse, aussi bien dans le domaine du jeu que dans le cadre du travail 

ou dans l’exercice d’un métier, où elle est considérée comme un élément 

indispensable : (f) Finesse gagne au jeu ; La ruse vaut mieux que le métier. De 

plus, c’est son absence qui est parfois même définie comme un défaut : (f) 

Fille non rusée est mal conformée ; L’homme qui ne sait pas les ruses du renard ne 

doit pas être tenu pour sage. En ce sens, on pourrait noter une convergence avec 

les observations scientifiques actuelles sur le rôle de la ruse et du mensonge 

dans l’évolution de l’être humain en tant qu’individu biologique et social (cf. 

Ford 2008 : 86 – 87 ; Leslie 2012 : 13 – 14). On ne peut, cependant, ignorer le 

fait que, dans l’idiomatique roumaine, on trouve deux parémies exprimant 

des jugements opposés : Omul șmecher nu-i niciodată om deștept et Cel ce înșeală 

se înțelege cam isteț, dar fără nici o cinste. C’est ce même point de vue 

qu’exprime le philosophe et essayiste roumain Petre Ţuţea – «Proştii au o 

sulă care le ţine loc de inteligenţă – şiretenia». L’existence d’évaluations 

opposées, données par les locuteurs des trois langues (qu’elles soient fixées 

ou non dans des expressions figées), est tout à fait normale, selon le lien 

perçu entre la ruse employée et le bien ou le mal.  

On retrouve également une évaluation positive ou atténuante de la 

ruse dans de nombreuses collocations. Elle y est qualifiée d’innocente, 

inoffensive quant à ses conséquences ou d’habile, subtile, extraordinaire, 

fantastique, incroyable, vertigineuse, exceptionnelle, voire belle – en raison 

du talent déployé lors de sa conception, en raison de l’adresse de son 

exécution mais aussi pour son efficacité : 

(f) ruse innocente ; fraude pieuse ; malice inoffensive ; ruse subtile ; ruse habile ; ruse 

astucieuse ; astuce fantastique ; incroyable astuce ; astuce vertigineuse ;  

(r) şmecherie isteaţă ; şiretenie isteaţă ; şiretenie subtilă ; frumoasă şmecherie ; şiretenie 

deosebită ; şiretenie extraordinară ; şmecherie nemaipomenită ; 

(b) тънка хитрост (ruse subtile) ; невинна хитрост (ruse innocente) ; завидна 

хитрост (ruse enviable) ; изключителна хитрост (ruse exceptionnelle).  

Bien sûr, la ruse au service du mal, qualifiée de (f) ruse méphistophélique 

; ruse diabolique ; (r) înșelătorie drăcească / diavolească / diabolică, (b) дяволска 



116 

 

хитрост, est bien identifiée. Toute une série de collocations des trois langues 

véhiculent une forte désapprobation de la ruse :  

(f) ruse dédaigneuse ; ruse scélérate ; ruse malfaisante ; malice / ruse infernale; affreux / 

odieux attrape-nigaud ; odieuse fourberie ; astuce criminelle ; astuce diabolique ; astuce 

basse ;  

(r) şmecherie vicleană ; vicleană şiretenie ; şmecherie josnică ; viclenie josnică ; 

(b) жестока хитрост (ruse cruelle) ; коварна хитрост (ruse perfide) ; подла 

хитрост (ruse lâche) ; непочтена хитрост (ruse malhonnête).  

On peut considérer que ces caractéristiques relèvent d’un jugement 

moral. En revanche, dans les collocations (f) ruse grossière ; (r) şmecherie ieftină; 

şmecherie proastă ; simplă şmecherie ; şiretenie primitivă ; (b) дебелашка хитрост; 

просташка хитрост ; тъпа хитрост (ruse grossière ; bête), l’évaluation 

négative porte plutôt sur la conception maladroite de la ruse ou sur sa mise 

en œuvre inefficace.  

L'idiomatique révèle, en outre, que la ruse, au même titre que le 

mensonge, est considérée comme l’opposé de la vérité : 

(f) Malice obscurcit la vérité, qui en fin reste en sommité ; Sur justice, haine n’a pouvoir 

ni malice ; La fin juge le bon et le fin ; À la preuve et à la fin, connaît-on le bon et le fin; 

(r) Șiretul pravila de tot o întunecă. 

Le simple fait de reconnaître et d’affirmer que l'on peut, par la ruse, 

dissimuler ou déformer la vérité, fouler aux pieds la justice et punir le bien, 

est en soi un signe de sa déconsidération et de son rejet. En même temps, les 

expressions françaises révèlent la foi inébranlable dans l’établissement de la 

vérité, le triomphe de la justice et la victoire du bien.  

La ruse, lorsqu’elle se manifeste sous ses formes les plus viles, est 

motivée par l'intérêt personnel et liée à la dissimulation d’une faute, à la 

tromperie et au vol. C'est alors qu’elle est le plus souvent qualifiée de 

perfidie. Il est intéressant de noter néanmoins que, dans l’idiomatique des 

trois langues, on ne trouve pas d’expressions figées qui correspondent 

directement à cette association avec des pratiques malveillantes propres au 

malin. Ce vide est, cependant, en quelque sorte compensé par les expressions 

suivantes qui dépeignent le rusé comme le diable lui-même ou comme ayant 

un lien de parenté avec lui, comme étant nourri ou choyé par le diable, ou 

encore comme possédant une particule, un élément biologique du diable 

(cheveu, os), ou comme lui servant de réceptacle : 



117 

 

(f) un diable d’homme ; c’est une <vraie> diablesse ; être malin comme le diable ; être 

rusé comme le diable ; <quand il dort,> le diable le berce ; il a les quatre poils du diable; 

un diable incarné ; 

(r) a fi dracul gol ; a fi dracul în picioare ; a fi dracul împeliţat ; a fi dracul pe uscat ; <a 

fi> dat dracului / naibii ; a fi înţărcat de dracu ; a avea pe dracul în el ; a-i fi cuiva osul 

îndrăcit ;  

(b) дявол човек (diable d’homme) ; дявол и половина (diable et demi) ; дявол из 

вировете (diable des fosses [d’une rivière]) ; кръстен дявол (diable baptisé) ; 

дяволска унука (petite-fille du diable) ; дяволско отроче (enfant du diable); 

дяволите мътят в него (les diables couvent en lui).  

La présence de ce symbole du mal permet ici de dessiner un tableau 

généralisé des conséquences engendrées par l'utilisation de la ruse à des fins 

malveillantes sans que pour autant soient concrétisés les actes malfaisants 

ou dangereux eux-mêmes. Le jugement négatif ainsi exprimé repose sur des 

connaissances partagées au sujet du large éventail de maux que l'homme 

peut subir et causer.    

Le rejet de la ruse au service du mal trouve aussi son expression dans 

la représentation de son châtiment. Comme l’indique un proverbe français 

Malice engendre son propre supplice. Une attention particulière est accordée à 

la rétribution que reçoit le rusé – il perd sa bonne réputation, il arrive qu’il 

soit lui-même trompé, et lorsqu’il se laisse prendre, il est doublement lésé :  

(f) Un fin trouve toujours plus fin que lui ; Le plus gros malin trouve un coup son maître; 

être pris à son propre jeu ; être pris à son propre piège ; 

(r) Cât e vulpea de vicleană şi tot cade în capcană ; Vulpea când se prinde, se prinde de 

câte patru picioare ; Pasărea vicleană dă singură în laţ ; 

(b) Много хитър честта си прехитря и без чест остава ([qui est] trop rusé, il 

perd son honneur, et sans honneur il reste) ; Хитрият, когато се излъже, за много 

се излъгва (le rusé, lorsqu’il se trompe, se trompe de beaucoup).  

La punition est le plus souvent représentée à travers le sort réservé au 

renard. Le nom même de cet animal, célèbre pour ses ruses tant dans la vie 

réelle que dans les contes, est devenu une métaphore courante pour désigner 

une personne rusée, un malin. Les parémies ci-dessous dévoilent de manière 

allégorique ce qui attend le rusé malfaiteur : il sera démasqué et puni. Le 

récit de sa mésaventure à travers le sort d’un animal est un amalgame 

singulier d’abaissement, de mépris, de moquerie et d’avertissement : 

(f) Enfin les renards se trouvent chez le pelletier ; 

(r) Vulpea după moarte de cojocari are parte ; A intrat vulpea în sac ;  



118 

 

(b) Лисицата е хитра, ама пак кожата ѝ на кюркчията продават (le renard est 

rusé, mais sa peau est quand même vendue au pelletier) ; Ходи къде ходи 

лисицата, най-подир достига на кожухарина в дюгеня (où qu’il aille, le renard 

finit par arriver dans la boutique du fourreur) ; Хитра<та> лисана – <с двата 

крака> в капана (<la> renarde rusée – <avec les deux pattes> dans le piège) ; 

Хитра<та> сврака – с двата крака (<la> pie rusée – avec les deux pattes [dans 

le piège]). 

La ruse est la modalité du mensonge la plus complexe à caractériser. 

Elle apparaît à travers les expressions idiomatiques avec sa nature 

ambivalente et les jugements contrastés qu’elle suscite. Associée d’un côté à 

l’intelligence, à l’ingéniosité, à l’observation, à l’adresse, à la vivacité 

d’esprit, au savoir, à l’expérience, à l’habileté, au sens de l’humour et à la 

plaisanterie, elle apparaît sous un jour particulièrement favorable. Mais d'un 

autre côté, sa proximité avec l’hypocrisie, la perfidie, la manipulation, le mal 

ou des actes criminels tels que le vol, et son assimilation aux vices, lui 

confèrent une image négative. L’analyse des données linguistiques confirme 

la conclusion de Ph. Ménard, à savoir que « la ruse est multiforme (…) elle 

se joue des liens dans lesquels nous voulons l’enserrer » (Ménard 1983 : 26). 

L’idiomatique semble cependant privilégier la représentation des aspects 

négatifs de la ruse, ce qui nous dévoile une autre de ses dimensions – en 

révélant au grand jour, en dénonçant la laideur, la cruauté et l’impact néfaste 

de la ruse, l’idiomatique sert en quelque sorte de gardienne d’un ordre moral 

implicite et intemporel dans les relations humaines. 

Conclusions  

Dans la mémoire linguistique, s’est naturellement et spontanément 

dessinée une image vivante et variée de la façon dont le mensonge est perçu 

et évalué. L’hypocrisie est représentée par des actes de cruauté, tandis que la 

flatterie est dépeinte avec la déchéance hideuse de l’être humain qu’elle 

entraîne. Le génie populaire a perçu en profondeur la nature de ces deux 

modalités du mensonge, que l’on considère souvent comme moins graves, 

moins nocifs. Il a révélé tous leurs aspects inacceptables, néfastes, voire 

dangereux, afin de les dénoncer et d’en protéger l’individu et la société.  

Il est intéressant de constater que la flatterie et l’hypocrisie 

désintéressées, en tant que composantes réelles de l’étiquette, de la courtoisie 

et de la considération, ne suscitent pas d’attention particulière et n’ont pas 

donné lieu à l’apparition d’expressions figées. Une explication possible – la 

volonté de mettre en garde contre les dangers et de mieux protéger ainsi les 



119 

 

générations suivantes. Par ailleurs, l’observation de la société bulgare révèle 

que parfois même les manifestations sincères d’admiration, d’éloge, de 

gratitude, de reconnaissance, d’attention et de respect peuvent être 

interprétées comme de la flatterie ou de l’hypocrisie. Cela est 

particulièrement vrai dans les milieux où l'on n’a pas appris à reconnaître et 

à valoriser la dignité, les succès, voire la supériorité éventuelle d’autrui. 

La ruse, modalité du mensonge la plus intéressante et fascinante, est 

perçue de manière ambivalente, suscite des réactions polarisées et fait l’objet 

de jugements contrastés. Son acceptation, de même que celle du mensonge, 

et sa présentation sous un jour favorable dans certains cas, rejoignent de près 

les conclusions de certaines recherches scientifiques actuelles. 

Le langage se révèle être, d’une certaine manière, une véritable 

sociologie des valeurs. À travers les expressions idiomatiques, il dépasse le 

cadre axiologique rigide du mensonge comme antivaleur pour le montrer 

dans toute sa complexité et sa diversité. La ressemblance remarquable (voire, 

dans de nombreux cas, l’identité) dans la perception et l’évaluation du 

mensonge, ainsi que dans l'expression de celui-ci, chez les Français, les 

Roumains et les Bulgares, témoigne de sa présence similaire dans leur 

mentalité et leur comportement, et atteste surtout de son caractère universel. 

 

NOTES : 

[1]. Pour plus de détails concernant l’emploi de ces termes et leurs traits distinctifs, 

voir Zaharieva & Kaldieva-Zaharieva 2013 et 2017.  

[2]. Ce travail s’appuie sur une vaste étude consacrée au mensonge que nous avons 

menée à partir d’un corpus d’environ 4000 unités idiomatiques dont une 

partie seront utilisées ici. 

[3]. La parémie est issue du verset biblique « Le paresseux dit: Il y a un lion dehors! 

Je serai tué dans les rues! » (Proverbes 22 : 13). 

[4]. Ce n’est pas un hasard si, aujourd’hui encore, des concours de mensonges, de 

blagues et de farces sont organisés à la fête de l’humour à Gabrovo et dans 

d’autres lieux lors de festivals folkloriques. Il est important de noter que le 

folklore (contes et chansons), perçu comme une fiction avec des personnages 

et des événements « mensongers » c.-à-d. irréels, imaginaires, est 

extrêmement apprécié et aimé, transmis de génération en génération, mis 

par écrit et préservé jusqu’à nos jours. 

 

 

 

 



120 

 

SOURCES: 

Base Proverbes. http://www2.culture.gouv.fr/documentation/proverbe/pres.htm 

Citate de Petre Țuțea. https://rightwords.ro/citate/autori/petre-tutea 

Dicţionarul explicativ al limbii române. http://dexonline.ro/ 

Dicţionarul limbii române. T. I – XIV (1913 – 2000). Bucureşti: Editura Academiei 

române. 

Duneton, Claude (1990). Le bouquet des expressions imagées, Paris, Éditions du Seuil. 

Gheorghe, Gabriel (1986). Proverbele româneşti şi proverbele lumii romanice, Bucureşti, 

Albatros. 

Golescu, Iordache (1975). Povăţuiri pentru buna-cuviinţă, Bucureşti, Ed. Eminescu. 

Ilincan, Vasile (2015 – 2021). Dicţionar de expresii româneşti în contexte. Vol I – IV. Cluj, 

Presa universitară clujeană. 

Kaldieva-Zaharieva, Stefana (1997). Dicționar frazeologic român-bulgar, Sofia, Editura 

Academiei bulgare de științe “Prof. M. Drinov”. 

Le Roux de Lincy, Antoine (1859). Le Livre des proverbes français, précédé de recherches 

historiques sur les proverbes français et leur emploi dans la littérature du moyen âge 

et de la Renaissance. 2de édition. T. 1 – 2. Paris, A. Delahays. 

Rey, Alain & Chantreau, Sophie (1989). Dictionnaire des expressions et des locutions, 

Paris, Le Robert. 

Stoykova, Stefana (2007). Стойкова, Стефана. Български пословици и поговорки, 

София, Колибри. 

Trésor de la langue française informatisé. http://www.cnrtl.fr/definition/;  

http://www.atilf.fr/tlfi 

Zanne, Iuliu (2003-2004 [1895-1903; 1912]). Proverbele Românilor din România, 

Basarabia, Bucovina, Ungaria, Istria şi Macedonia. Vol. I – IX (ediţia anastatică). 

Bucureşti, Scara. 

Ничева, К., С. Спасова-Михайлова, К. Чолакова (1974 – 1975). Фразеологичен 

речник на българския език. Т. І – ІІ. София, БАН. 

Речник на българския език. http://ibl.bas.bg/rbe/ 

Славейков, Петко Р. (1972). Български притчи или пословици и характерни думи, 

София, Български писател. 

BIBLIOGRAPHIE : 

Attali, Jacques, Chemins de sagesse: Traité du labyrinthe, Paris, Fayard, 1996. 

Bairamova, Luisa, Байрамова, Луиза. Фразеологизмы-алогизмы болгарского языка: 

аксиологический аспект, Казань, Центр инновационных технологий. 

Balandier, Georges, Le Détour: pouvoir et modernité, Paris, Fayard, 1985. 

Dictionnaire du vieux bulgare, Старобългарски речник. Т. I – II. София, Валентин 

Траянов, 1999, 2009. 

Durandin, Guy, Les fondements du mensonge, Paris, Flammarion, 1972. 

http://www2.culture.gouv.fr/documentation/proverbe/pres.htm
https://rightwords.ro/citate/autori/petre-tutea
http://dexonline.ro/
http://www.cnrtl.fr/definition/
http://www.atilf.fr/tlfi
http://ibl.bas.bg/rbe/


121 

 

Ford, Charles, Форд, Чарлз. Психология на лъжата. Как да се защитим от лъжи и 

измами, София, СофтПрес, 2008. 

Georgiade, Constantin, Originile magice ale minciunii şi geneza gândirii, Bucureşti, 

1938. 

Kaldieva-Zaharieva, Stefana, Калдиева-Захариева, Стефана. Българска 

фразеология (т.2 на Българска лексикология и фразеология). София, АИ 

„Проф. М. Дринов“, 2013. 

Leslie, Ian, Лезли, Иън. Родени лъжци, Пловдив, Жанет 45, 2012. 

Mélinand, Camille, Psychologie du mensonge // La Revue, vol. XLI. Paris, p. 625-

645, 1902. 

Ménard, Philippe, Les fabliaux: contes à rire du Moyen âge, Paris, PUF, 1983. 

Platon, Платон. Диалози. Т. І. София, Наука и изкуство, 1979. 

Şerban, George, Minciuna. A doua natură umană, Bucureşti, Editura Lucman, 2013. 

Valdesolo, Piercarlo, Flattery Will Get You Far. // Scientific American, January, 2010. 

https://www.scientificamerican.com/article/flattery-will-get-you-far/ 

Zaharieva, Radostina & Kaldieva-Zaharieva, Stefana, De la systématisation des unités 

idiomatiques en roumain. // Lucrările celui de-al cincilea simpozion 

internaţional de lingvistică, Bucureşti, 27–28 septembrie 2013, Editura Sala, 

Marius, Stanciu Istrate, Maria, Petuhov, Nicoleta. Bucureşti, Editura Univers 

Enciclopedic Gold, p. 648-669, 2013. 

Zaharieva, Radostina & Kaldieva-Zaharieva, Stefana, Des principaux termes dans le 

domaine de la phraséologie. In: Grossmann, Francis; Mejri, Salah; Sfar, Inès 

(eds). La phraséologie: sémantique, syntaxe, discours, Paris, Honoré 

Champion, p. 15–37, 2017. 

 
LA PERCEPTION DU MENSONGE 

(sur la base de données linguistiques) 

Résumé : Le mensonge, phénomène aux conséquences parfois inquiétantes, semble 

bien ancré dans nos sociétés malgré les vives réactions de rejet qu’il suscite souvent. 

Le présent travail se propose d’étudier la façon dont le mensonge est perçu dans les 

sociétés française, roumaine et bulgare en se basant sur l’analyse d’un grand nombre 

d’unités idiomatiques (phraséologismes, parémies, collocations, comparaisons) des 

trois langues respectives. Montré avec des caractéristiques opposées à celles de la 

vérité, le mensonge est aussi représenté à travers les dangers et les préjudices qu’il 

est susceptible d’engendrer ainsi qu’à travers le lien avec certains défauts humains, 

ce qui reflète le jugement sévère qu’on lui porte. Condamné et rejeté, il est parfois 

vu, néanmoins, sous un jour favorable. Certaines unités idiomatiques révèlent, en 

effet, les cas où le recours au mensonge paraît justifié. L’étude se penche également 

sur trois modalités du mensonge en raison de leurs caractéristiques particulièrement 

marquantes que l’idiomatique permet de révéler – l’hypocrisie, la flatterie et la ruse. 

https://www.scientificamerican.com/article/flattery-will-get-you-far/


122 

 

Si cette dernière se distingue par son caractère ambivalent et fait l’objet de jugements 

contrastés, les deux autres sont condamnées sans équivoque. Leur caractère 

pernicieux, sournois, contraire à la vérité est dévoilé. L’hypocrisie est vue à travers 

ses manifestations de cruauté. La flatterie est représentée comme entraînant la 

déchéance morale. Il convient de noter le nombre bien plus important d’unités 

mettant en évidence les aspects négatifs du mensonge (y compris de ses modalités 

analysées ici). Par la dénonciation du mensonge, par les mises en garde et les conseils 

explicites formulés dans certaines parémies (notamment roumaines) se construit une 

espèce de code ou d’ordre éthique. Et l’idiomatique apparaît comme la gardienne de 

cet ordre intemporel implicite.    

Mots-clés : tromperie, hypocrisie, flatterie, ruse, idiomatique. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


