
Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 13-49. 

 

 

 

 

 

Viorel ROTILĂ1 

 

 

Suntem pregătiți pentru persoanele non-umane? Omul, 

animalul și robotul 

 

Are we ready for non-human personhood? The human, the 

animal and the robot 

 

 
Abstract: The essay investigates the premises of the broadening of the notion of 

“person” beyond the human species, in two converging directions: (a) the approach 

of some animals to the “person zone” through relevant behaviors and cognitive 

capacities; (b) the emergence of artificial entities capable of cognitive performances 

that can rival those of humans. The argument is built around three landmarks: (1) 

the world/Umwelt as its own mode of emergence; (2) “world” as a dynamic that 

establishes meanings and relations; (3) the distance (historical and ontological) 

between the meanings that animals and humans have in the world. On this basis, I 

discuss to what extent a legal fiction of the “as if” type (in the spirit of the 

“intentional stance”) can support the recognition of gradual forms of non-human 

personhood. I conclude that the responsible expansion of the framework of the 

person is possible without trivializing essential differences and without dissolving 

humanism, although it modifies its traditional hierarchies. 

 

Keywords: non-human persons, Umwelt, artificial intelligence, intentional 

stance, law & legal fiction, animal, robot. 

 

 

1. Unde ne aflăm? Câteva repere 

Tema acestui articol este explorarea posibilității de intrare în lume 

a altor existențe. Ele s-ar putea așeza pe modalități asemănătoare 

faptului-de-a-fi-în-lume2 specific uman, gândit ca unul din sensurile 

tari ale persoanei, sau ar putea dezvolta propriile posibilități de-a fi în 

 
1 PhD Univ. Prof. "Dunarea de Jos" University of Galati, Romania, e-mail: 
viorel.rotila@ugal.ro. 
2 Martin Heidegger, Ființă și timp. Bucureşti: Humanitas, 2003, pp. 71-179. 



14                                                                                                         Viorel ROTILĂ 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 13-49. 

spațiul acestei lumi, dilatându-i spațiul tradițional. Spectrul 

modificărilor posibile nu se limitează la cele două variante. Astfel de 

modificări trebuie analizate din perspectiva mutațiilor ontologice pe 

care le pot determina, în măsura în care survin ele influențând în 

mod semnificativ locul omului. 

Trecerea timpului modifică modurile de raportare la alte persoane. 

Pentru început pot fi reținute două schimbări de paradigmă aduse de 

modernitate:   

 

• Atenuarea prezenței persoanei (persoanelor) Divine. 

În consecință moartea nu mai reprezintă saltul apropierii de 

veșnicie, ci mai curând alunecarea în zona neființei (a 

infinității timpului absenței noastre). Această schimbare a 

semnificației existenței generează o deschidere către 

infinitatea temporală a viitorului, odată cu angoasa provocată 

de însingurare. 

• Ivirea „rudelor". Odată cu dinamica cunoașterii științifice 

devine tot mai vizibilă o formă de înrudire universală cu 

întreaga lume a viului și chiar cu cea a materiei fizice (mai 

apropiate fiind carbonul, oxigenul s.a.). Trecutul umanului nu 

mai aparține neantului sau voinței Creatorului, ci începe să fie 

perceput din perspectiva unor ample linii de continuitate. 

 

Problema variației raportărilor în timp la alte entități este 

aplicabilă pentru ambele categorii de persoane: de animal ne leagă 

trecutul, în timp ce viitorul pare să aparțină creațiilor umane, pe care, 

într-o încercare de onoare a umanului (ce indică de fapt luarea 

acestuia ca punct suprem de referință) le numim inteligente.  

Lupta oamenilor cu timpul și conștientizarea efemerității 

umanității în contextul duratelor mari, pe care ne-o oferă abordarea 

rațională, a generat dorința unor căi de scăpare, a unor surogate 

pentru nemurire. Salvarea amintirii omenirii pe calea unor mașini ce 

se auto-creează veșnic constituie una dintre posibilități, sensul ei tare 

fiind dat de speranța supraviețuirii a ceva din esența omului în ele, 

cum ar fi conștiința. Prezența unei esențe a umanului în aceste creații 

aduce în discuție dreptul unor astfel de entități de a fi considerate 

persoane. În acest punct putem observa că asemănarea cu umanul 



Suntem pregătiți pentru persoanele non-umane?                                15 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 13-49. 

constituie cel mai important criteriu rațional pentru a putea lua în 

discuție posibilitatea unor persoane non-umane. 

 Unul din punctele de pornire ale acestei analize îl constituie 

ideea că, din perspectivă istorică, intervalul ontologic al omului a fost 

situat între animal și divinitate. Trecutul recent pare să fi inițiat două 

tendințe cărora le zărim conturul în prezent și care ar putea să-și 

arate efectele depline în viitorul imediat: apropierea unora dintre 

viețuitoare de uman (intrarea lor treptată în zona lumii) și ivirea în 

spațiul lumii a unor entități purtătoare de caracteristici asemănătoare 

cu inteligența umană (entități create prin auto-replicarea inteligenței 

umane). Aceste modificări au la bază câteva schimbări de 

perspectivă, pe care le indic în continuare. 

 

1.1. (Re)Descoperirea unor caracteristici ale lumii 

animale ce mută cel puțin unele dintre viețuitoare 

mai aproape de uman 

Posibilitatea acestor modificări ontologice a fost deschisă de 

evoluționism. Prudența metodologică recomandă să considerăm că 

procesul nu este liniar (admite salturi), nu se îndreaptă în mod 

obligatoriu în aceeași direcție iar dinamica nu este în mod necesar 

una continuă. De asemenea, rămâne să ne dumirim dacă mutațiile 

treptate pot genera posibilitatea unor salturi ontologice. 

Analiza procesului pe durate mai lungi de timp ar putea modifica 

perspectiva, justificând ideea unor redescoperiri, a reluării unor 

tipuri de poziționări față de diferite componente ale lumii viului ce au 

existat anterior. Durata lungă pare să indice unele forme de 

reîntoarcere la modalități de raportare la natură pe care umanitatea 

le-a înregistrat anterior, în unele din tiparele ei culturale. Cel puțin 

asta sugerează reconstrucțiile cognitive (multe cu caractere 

speculativ) pe seama perioadei paleolitice, vânătorii-culegători fiind 

tot mai frecvent subiectul diferitelor forme de idealizări.3  

În măsura în care am putea vorbi de un salt (adopt această 

perspectivă cu rol interogativ), el a fost realizat (parțial) abia în 

 
3 Spre exemplu: Yuval Noah Harari, Sapiens. Scurta istorie a omenirii. București: 
Polirom, 2017, pp. 72-78, 128. Charles Foster, Ce înseamnă să fii om: istoria 
conștiinței din paleolitic până astăzi. Bucureşti: Humanitas, 2024, pp. 11-13. 



16                                                                                                         Viorel ROTILĂ 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 13-49. 

ultimele decenii, printr-o modificare de paradigmă în definirea 

inteligenței operată din două direcții: 

 

1.1.1 Crearea cadrelor de referință specifice evaluării 

inteligenței animalelor 

Motorul schimbării îl constituie convingerea că inteligența 

animalelor nu trebuie să fie evaluată prin comparare cu cea a omului, 

deoarece oamenii și animalele au nișe existențiale diferite. Mai exact, 

fiecare categorie de viețuitoare are propria sa nișă existențială, 

optimizându-și de-a lungul evoluției soluțiile de supraviețuire în 

cadrul ei. Se poate observa că, alături de o modificare a perspectivei 

din care sunt privite celelalte componente ale lumii viului, această 

paradigmă aduce cu sine și premisele unei schimbări în privința 

importanței inteligenței. O referință relevantă pentru această 

abordare este conceptul Umwelt, propus de Jakob von Uexküll4, pe 

care-l prezint în secțiunea dedicată analizei lumii. 

O continuare recentă a acestei modalități de-a evalua reușita 

fiecărei viețuitoare este ideea că inteligența poate fi constatată atunci 

când generează capacitatea de supraviețuire a animalului în propria 

nișă existențială, ea constituind referința pentru criteriile de 

evaluare. O mutație evidentă a fost generată de ivirea biosemioticii, o 

abordare ce extinde o bună parte dintr-un atribut considerat anterior 

ca aparținând exclusiv umanului în competența dimensiunii 

animalice: capacitatea de a semnifica. O altă mutație a fost generată 

de apariția socibiologiei, una dintre marile sale provocări fiind 

încercarea de a identifica existența unor reguli de socializare comune 

lumii vii (posibil universale; sau cel puțin general valabile pentru 

această planetă). Biosemiotica și sociobiologia aduc în discuție 

existența lumilor specifice unor tipuri de existență. Dacă le raportăm 

la definirea lumii omului ca referință centrală, am putea considera că 

acesta este mai curând un salt în lateral, care însă generează un loc 

propriu al acestor viețuitoare. Rămâne să ne dumirim dacă el este 

situat în spațiul lumii sau este generator de lumi specifice.  

Multiplicarea punctelor de vedere asupra existenței generată de 

aceste lumi specifice fiecărei categorii de ființe determină o presiune 

semnificativă asupra contururilor tradiționale ale lumii. Am putea 
 

4 Jakob Von Uexküll, The Theory of Meaning, Semiotica 42-1, 1982, pp. 29-36. 



Suntem pregătiți pentru persoanele non-umane?                                17 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 13-49. 

considera că pericolul îl reprezintă fie spargerea universului uman în 

lumi diferite fie un paralelism al lumilor. În ambele cazuri asistăm la 

o modificare a locului omului. 

Există însă cel puțin două argumente care tind să cântărească într-

o direcție opusă contrare, păstrând relevanța conceptului lume 

pentru analiza pe care mi-am propus-o. 

Primul argument are în vedere faptul că nișele existențiale nu pot 

fi tratate ca entități separate, fiind relevante raporturile complexe 

dintre ele, pe diferite paliere. Toate nișele existențiale fac parte dintr-

un ansamblul ce este denumit (cel puțin provizoriu) ecosistem. O 

limită a acestui argument o constituie faptul că, în plan teoretic, 

recursul la conceptul ecosistem constituie o meta-abordare aflată 

într-un registru diferit decât cel al lumii: lumea este o nișă 

existențială a unei ființe speciale. O forțare a adunării împreună a 

celor două perspective în același discurs este posibilă doar dacă 

așezăm lumea într-un raport de subordonare față de ecosistem. Un 

astfel de demers trimite la interogațiile pe tema posibilității existenței 

mai multor lumi în același sistem, alterând semnificația tare pe care o 

dăm lumii. Ceea ce înseamnă că argumentul ce recurge la organizarea 

categorială este unul slab, deoarece tinde să schimbe statutul lumii. 

Al doilea argument este bazat pe convingerea în statutul special al 

nișei existențiale umane. Termenul lume oferă cea mai adecvată 

descriere a nișei existențiale umane. Însă, statutul de macrosistem de 

semnificare pe care-l are lumea pare să legitimeze pretenția de a 

considera că spațiul ei este de fapt o meta-nișă existențială, ce 

înglobează alte nișe existențiale. Dacă vom considera că axarea pe 

caracterul de macro-context de semnificare pe care-l are lumea 

reflectă mai curând o perspectivă antropocentrică, atunci putem 

completa încercarea argumentativă cu evidențierea influențelor pe 

care le exercită lumea asupra altor nișe existențiale. Cu alte cuvinte, 

deși criteriul semnificării pare unul reductiv la uman, ea trebuie 

analizată din punctul de vedere al efectelor practice pe care le 

generează acest sistem de semnificare. Din această perspectivă putem 

observa că lumea nu este doar un înglobator al altor niște 

existențiale, ci adesea și un cotropitor (uneori chiar distrugător) al 

unora (multora) dintre ele. Acesta este unul dintre sensurile în care 

lumea înglobează alte nișe existențiale, el incluzând faptul că le 



18                                                                                                         Viorel ROTILĂ 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 13-49. 

influențează, modifică, dizolvă, destructurează etc. pe unele dintre 

ele. Putere asupra altor ființe este un indicator al amplorii lumii. 

Această atitudine arată că lumea nu este subordonată ecosistemului, 

ci îi influențează în foarte mare măsură existența. Mai mult decât 

atât, tendința de a deveni un ecosistem (singurul ecosistem) pare să 

țină de destinul lumii. Putem pondera perspectiva radicală inițială 

considerând că nișele existențiale segmentează spațiul lumii în 

straturi diferite, ele fiind înglobate în complexitatea lumii. 

În acest punct consider necesară o abordare precaută a temei, 

axată pe perspectiva temporală. Analiza anterioară este limitată la o 

durată relativ mică (incluzând un aspect ce ține de esența sa: dorința 

de putere), neluând în considerare scenariile posibile în contextul 

unor durate mari. Spre exemplu, nu putem exclude riscul ca lumea 

oamenilor să se sfârșească, din diferite cauze, supraviețuind în 

continuare entități care au propriile forme de organizare socială și, în 

unele cazuri, de semnificare. Această posibilitate este relevantă și 

pentru o categorie specială de creații umane. 

 

1.1.2. Deplasarea accentului inteligenței umane de pe 

raționalitate 

Această modificare este bazată pe renunțarea la perspectiva 

exclusiv rațională, recurgând la includerea în analiză a altor elemente 

care determină comportamente adaptative, pe primul loc fiind 

emoțiile. „Cariera” pe care a făcut conceptul de „inteligență 

emoțională” este unul dintre semnele acestei încercări de modificare 

a paradigmei. Gândirea umană pare să conțină unele zone de 

opacitate (spre exemplu, nu toate deciziile se ivesc în contextul 

raționalității, unele părând să fie  „înclinații” cu sursă incertă). Zonele 

de opacitate existente în cadrul inteligenței artificiale au căpătat 

numele de black box, ele sugerând existența unor rezultate ce au la 

bază procese (încă) necunoscute. Ambele categorii de probleme (ce 

par să se potențeze reciproc) zdruncină încrederea în modelele 

anterioare ale (înțelegerii) raționalității, afectând prin aceasta 

structura lumii și înțelegerea persoanei. 

 

 

 



Suntem pregătiți pentru persoanele non-umane?                                19 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 13-49. 

1.2. Ivirea creațiilor umane inteligente  

Apariția și (auto)dezvoltarea entităților artificiale constituie cea 

de-a doua tendință ce tinde să modifice semnificativ structura lumii 

și locul pe care-l ocupă omul. Desemnate generic (deocamdată) cu 

titlul de inteligențe artificiale, noile tipuri de existențe par să 

determine eliminarea pragurilor ontologice tradiționale specifice 

lumii viului, alături de ființele organice tinzând să le înscrie și pe cele 

anorganice. O formă de încadrare a problemei în reperele tradiționale 

este a le considera continuări firești ale evoluției, considerând cultura 

ca parte specială a naturii. Pentru tema acestui articol marea 

provocare pare s-o reprezinte includerea a „altceva decât viul” în zona 

existențelor de tipul persoanelor. 

O întrebare relevantă este dacă ivirea persoanele non-umane 

artificiale (adică create de noi) ține de destinul nostru. Adică, dacă 

trebuie să le privim drept ceva străin, invit accidental din cauza unor 

imprudențe ale umanității (am putea considera, spre exemplu, că ele 

au drept cauză situarea într-o perspectivă metafizică asupra lumii, ce 

are drept caracteristică esențială dorința de putere), sau dacă trebuie 

să le tratăm ca parte inerentă a evoluției noastre. Înainte de a încerca 

unele răspunsuri la astfel de întrebări sunt utile câteva clarificări, 

menite să ușureze înțelegerea problemei, privind ce înseamnă 

persoana. 

 

2. Cinci repere esențiale 

Din perspectivă metodologică consider oportună parcurgerea unui 

traseu prealabil, ce ar putea genera un spor de claritate interogațiilor 

pe tema acestui articol. El are la bază o analiză a posibilității de 

dobândire a statutului de persoană de alte tipuri de existențe, bazată 

pe cinci puncte de referință: 

 

- Esența. Am în vedere evaluarea esenței/esențelor ce tind să 

fie considerate definitorii pentru statutul de persoană. 

- Persoana. Prezintă interes ansamblul semnificațiilor 

funcționale ale persoanei în spațiul lumii. 

- Lumea. Ne interesează ce este lumea, gândită drept „mediu al 

persoanelor”. 



20                                                                                                         Viorel ROTILĂ 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 13-49. 

- Unealta, în calitate de revelator al perspectivei potențial 

dominante a lumii și persoanelor: ustensilitatea. 

- Alteritatea, bazată pe diferențiere ca strategie de definire a 

umanului axată pe diferențele față de alte entități. 

 

Cel puțin primele trei puncte de referință sunt intens 

interconectate între ele, având un nivel de dependență reciprocă. 

Într-o anumită măsură, utilizez distincțiile propuse de M. Heidegger5  

privind lumea, pentru a identifica criteriile suficiente pentru ceea ce 

înseamnă persoana. În acest orizont de înțelegere, persoana este acel 

mod de-a fi în lume care participă la (re)generarea lumii, aceasta 

nefiind o alegere, ci un dat. 

Abordez în continuare fiecare dintre aceste referințe. 

 

2.1. Esența 

Un punct de pornire pentru interogațiile pe tema noilor persoane 

ce s-ar putea ivi în spațiul lumii îl poate constitui raportul dintre om 

și esența sa. Abordarea necesită o precizare prealabilă: acest raport 

nu este de fiecare dată unul fix, deja dat. Istoria filosofiei prezintă cel 

puțin două tipuri de dinamici, ambele dependente de timp. 

Prima variabilitate este cea legată de timpul persoanei, survenind 

de-a lungul vieții sale. J. P. Sartre6 a promovat ideea lipsei unei 

esențe date a umanului, în sensul tradițional al termenului, absența 

unei caracteristici definitorii din perspectiva separării, a unui 

propriu. În viziunea lui Sartre esența se constituie continuu în spațiul 

libertății, aceasta din urmă fiindu-i definitorie. O interpretare care-l 

indică pe om drept un „de făcut”, deschizând către libertatea alegerii 

de sine și către riscurile acesteia. Simțul comun ne sugerează că 

realitatea nu împlinește acest postula teoretic: oamenii sunt ființe 

epocale, în sensul unei mari dependențe de „timpul lor", care este dat 

de chipul pe care-l are lumea în perioada  propriei tinereți și a vieții 

adulte. Dacă am reduce persoana la un mod de-a vedea lumea, atunci 

cea mai importantă a nucleului de sedimentare are legătură cu 

această perioadă. 

 
5 Martin Heidegger, op. cit., p. 71-178. 
6 Jean-Paul Sartre, Fiinta si Neantul. Eseu de ontologie fenomenologică, Pitești: 
Paralela 45, 2004, p. 67. 



Suntem pregătiți pentru persoanele non-umane?                                21 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 13-49. 

A doua dinamică survine în context istoric, fiind dată de istoria 

raportului dintre om și esența sa. Aceste demers ne dezvăluie 

denumiri multiple ale esenței pe care și-a identificat-o umanitatea: 

suflet, spirit, minte, conștiință, inteligență, rațiune … . Multe dintre 

aceste referințe par să aibă numeroase zone de suprapunere.   

Cele mai importante străduințe au fost concentrate pe zona 

sufletului, deoarece caracteristicile sale determină probleme de 

identificare. O referință stabilă pare să fie structura afectivă, sufletul 

având ca operator esențial suferința. Din perspectivă evoluționistă 

am putea considera că sufletul este o formațiune discursivă cu bune 

efecte funcționale.  

 Cercetările pe tema esenței omului sunt relevante pentru tema 

propusă din perspectiva dublului rol funcțional al esenței: 

 

- Rol de identificare, esența ajutându-ne să înțelegem ce 

suntem. Această direcție de interogare ocupă ce mai mare 

parte a meditațiilor conștiente. 

- Rol de separare / diferențiere, esența fiind orientată către 

înțelegerea a ceea ce nu suntem.  

 

Faptul că înțelegerea esenței devine în unele cazuri criteriu de 

diferențiere sugerează că unele dimensiuni ale esențelor s-ar putea să 

se fi ivit din interesul nostru pentru separare, fiind centrate pe a nu 

oferi statutul de persoană altor existențe, adică pentru a nu le face loc 

în lume. Ceea ce înseamnă că unele părți din conținutul esenței joacă 

rolul de diferențiatori funcționali în spațiul lumii. Exprimat simplu, 

acestea nu arată ce suntem noi, ci mai curând ce nu sunt alte 

existențe. Perspectiva istorică asupra statutului femeilor și al 

persoanelor de culoare (pentru a indica doar câteva exemple) sunt 

exemple ale acestei forme de recurs la esență determinată de 

interesele pentru puterea asupra altor persoane, prin locul secundar 

ce le este alocat în lume. 

Existența rolului de separare al esenței și diferențierile pe care le 

generează mă conduc la ideea că preocuparea privind statutul 

animalelor și al IA nu este orientată doar către înțelegere, fiind 

profund influențată de interesele pentru putere. Spre exemplu, dacă 

privim problema din perspectiva ustensilității pare să devină evident 



22                                                                                                         Viorel ROTILĂ 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 13-49. 

că IA a apărut tocmai în orizontul preocupărilor pentru creșterea 

puterii noastre. 

Contează atât ce considerăm a fi esențial, adică selecția esențelor 

(exemple tradiționale fiind spiritul, sufletul, rațiunea, inteligența), cât 

și cu ce definiție operăm pentru fiecare esență. Acum „la modă” este 

esența numită inteligență, alături de compararea cu datul numit 

animalul ea deschizând problema comparației cu unele creații ale 

umanității. 

 

2.2. Persoana 

Încercările de definire a persoanei se confruntă cu o varietate a 

criteriilor și punctelor de referință. În consecință, nu mă voi 

concentra pe identificarea unei definiții, ci voi recurge mai curând la 

a indica acele caracteristici care cred că ar putea genera posibilitatea 

ca și alte existențe să beneficieze de acest statut. Pentru o analiză 

pertinentă a problemei am putea încerca o lămurire prealabilă a ceea 

ce înseamnă o persoană, bazată pe identificarea unui set de criterii 

clare, ce permit identificarea entităților ce le-ar putea îndeplini. În 

egală măsură, analiza trebuie să aibă în vedere posibilitatea evoluției 

acestui concept. 

 Din perspectivă juridică, persoana este un construct, o 

abstracție, ocupând un loc în lume ce poate fi identificat prin drepturi 

și obligații. Evaluarea obligațiilor ne-ar putea sugera că persoana 

reprezintă în multe cazuri un ideal. Drepturile și obligațiile 

conturează dimensiunea responsabilității, aceasta antrenând în 

discuție problema libertății. A. Pleșu consideră că „Nu există 

'persoană', în sens deplin, fără liber arbitru, fără autonomia deciziei 

și fără răspunderea propriilor decizii.”7 Ceea ce ar însemna că inserția 

fiecărei persoane în lume este condiționată mai întâi de existența 

liberului arbitru, care-i dă posibilitatea unor decizii proprii, ambele 

putând fi rezumate prin calitatea de agent. Se adaugă drepturile și 

obligațiile, împreună ele instituind responsabilitatea. Evident, una 

dintre întrebările relevante în acest contest este câte dintre 

persoanele potențiale despre care discutăm îndeplinesc aceste 

condiții. Pentru evaluarea rigorii utilizării acestor criterii ar putea fi 

 
7 Gabriel Liiceanu; Andrei Plesu, Despre destin. Un dialog (teoretic si confesiv) 
despre cea mai dificila tema a muritorilor, Bucureşti: Humanitas, 2020, p. 188. 



Suntem pregătiți pentru persoanele non-umane?                                23 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 13-49. 

util să ne întrebăm dacă le îndeplinim fiecare dintre noi, eventualele 

abateri conturând diferența dintre idealitatea persoanei și realitatea 

ei. 

Clasica separație între status și rol este, așadar, unul dintre 

punctele de pornire: persoana este subiectul ce are drepturi (status) 

și obligații (rol) într-o comunitate. Cea mai comună formă de 

simplificare este stabilirea unei corespondențe între drepturi și 

obligații (sau între obligații și drepturi), ivită în cadrul încercărilor de 

„matematizare” a relațiilor sociale.  

Relația dintre drepturi și obligații nu este nici simplă, nici stabilă 

în timp. În practică există o asimetrie între drepturi și obligații, 

introdusă de utilizarea persoanei în discursurile de legitimare 

existențială. Existența obligațiilor nu legitimează automat drepturile. 

De asemenea, există drepturi care nu au corelație clară în domeniul 

obligațiilor (și, în consecință, în zona liberații), cea mai vizibilă fiind 

situația drepturilor animalelor (de fapt, a unora dintre ele). 

Asemenea drepturilor, obligațiile trebuie să fie dublate de statutul de 

subiect al acestora, care este exact persoana. Deci, drepturile și 

obligațiile nu constituie un criteriu suficient de analiză, deoarece ele 

sunt perturbate de o tranșare discreționară a problemei, pe care omul 

și-o asumă ca un atribut anterior oricăror drepturi: dreptul de a fi 

judecător al drepturilor și obligațiilor.  

 Acestei perspective îi este aplicabilă una dintre caracteristicile 

persoanei: prezența gradientul. Persoana nu face parte din categoria 

totul sau nimic, ci admite grade de apartenență. Copiii sau incapabili 

sunt cele mai evidente exemple din zona umanului. Or, în discuție 

trebuie luată și o lărgire a gradientului, nu doar mutarea bruscă a 

hotarelor. 

 O scurtă prezentare a variațiilor existente în statutul juridic al 

persoanei ne-ar putea oferi o imagine asupra amplorii diferențelor. 

Pentru evidențierea perspectivei furnizez câteva exemple ce utilizează 

mai multe criterii de definire, în mod alternativ sau simultan: vârsta: 

adult – bătrân – copil – nou născut – conceput dar nenăscut (drept și 

medicină); capacitatea de decizie; capacitatea de a fi subiect al 

drepturilor și obligațiilor; statutul de agent. Din perspectiva 

caracterului de construct social cu rol funcțional al persoanei este 

relevant să observăm câteva categorii de persoane: persoanele fizice 



24                                                                                                         Viorel ROTILĂ 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 13-49. 

vs. persoanele juridice; persoanele existente vs. persoanele încă 

nenăscute. 

 Acest joc al încercărilor de evidențiere a diferențelor arată că 

este necesară o abordare sistematică, care să indice în mod riguros 

criteriile relevante și regulile lor de aglutinare. În toate situațiile 

persoana are un chip (chiar dacă este unul în-închipuit) și, mai ales, 

un loc în lume. 

 

2.2. Lumea 

Persoanele se află în lume, ca parte integrantă a ei. O modalitate 

de a indica relația dintre om (ca persoană) și lume este cea oferită de 

M. Heidegger: ceea ce deschide Dasein-ul este lumea8. În acord cu M. 

Heidegger9, nu consider lumea ca fiind dată (în sensul a ceva exterior 

umanității), ci drept o creație continuă a umanului, ce-i este mod de-

a fi. În consecință, dobândirea statutului de persoană poate fi 

echivalată cu intrarea în lume, în calitate de participant și coautor al 

ei.  

Acest mod de a gândi raportul dintre persoană și lume instituie 

două presupoziții: noile persoane trebuie primite în lume, ele 

devenind totodată creatoare (schimbătoare) de lume. O consecință 

evidentă este aceea a utilității (necesității) înțelegerii lumii pentru 

clarificarea statutului altor existențe în lume.  

 

2.2.1. Lume și umwelt 

Unul din punctele de pornire al reflecțiilor pe tema lumilor 

specifice diferitelor existențe l-a oferit conceptul Umwelt, propus de 

Jakob von Uexküll10 și preluat apoi de M. Heidegger11. Von  Uexküll 

consideră că Umwelt reprezintă pentru fiecare ființă mediul specific 

existenței sale, lumea sa fenomenală, accesibilă prin intermediul 

simțurilor și al comportamentelor specifice. Fiecare ființă are acces la 

propriul umwelt, acesta fiind incomunicabil și inaccesibil umwelt-

ului altor ființe.  

 
8 Martin Heidegger, op. cit., p. 75. 
9 Idem, Conceptele fundamentale ale metafizicii. Bucureşti: Humanitas, 2019, pp. 
246-249. 
10 Jakob Von Uexküll, The Theory of Meaning, Semiotica 42-1, 1982. 
11 Martin Heidegger, Conceptele fundamentale ale metafizicii, ed. cit., pp. 351-352. 



Suntem pregătiți pentru persoanele non-umane?                                25 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 13-49. 

Clarificarea raportului dintre lume și umwelt ușurează descifrarea 

posibilitatea existenței altor persoane. Dintr-o perspectivă logică par 

a fi posibile următoarele poziții: umwelt-ul este categoria generală, 

lumea oamenilor fiind una dintre posibilități, sau umwelt-ul descrie 

nișe existențiale aflate în interiorul lumii. Cea de-a doua variantă 

sugerează că în lumea omului, umwelt-ul este o formă secundară de 

lume, în timp ce prima situează pe a lumi (înțeles ca a contribui la 

crearea lumii) în zona unui spectru de posibilități multiple. 

Alternării rolului de gen și specie între cele două concepte îi poate 

fi adăugată posibilitatea unei separării. Astfel, am putea considera că 

fiecare ființă are acces la propriul umwelt (mediul existenței 

sale)/lume fenomenală, accesibilă prin intermediul simțurilor, 

comportamentului), postulând inaccesibilitatea umwelt-ului altor 

ființe pentru om. În toate variantele trebuie să fim însă coerenți cu 

faptul că ivirea conceptului umwelt s-a petrecut în lume, această 

situație anulând separația și făcând din lumea categoria generală. 

Dintr-o perspectivă kantiană am putea considera că umwelt-ul 

este un concept paradoxal, deoarece încearcă să dezvăluie în sine-le 

unei lumii a cărui esență este tocmai inaccesibilitatea, dată de 

limitarea accesului nostru doar la fenomene. Paradoxul pare să fie 

anulat de proiectarea umwelt-ului drept ideal, perspectivă către care 

trebuie să tindem fără a o putea atinge vreodată. Umwelt-ul este 

continua noastră încercare de a observa că există moduri diferite de 

cel uman în care se desfășoară organizare a vieții, forme specifice de 

organizare a supraviețuirii și perpetuării. Însă, este o deschidere 

limitată de faptul că se petrece în lume, bazându-se pe reducerea 

specificului diferitelor forme de viață la modul nostru de-a înțelege. 

Dacă vom considera că singura înțelegere este cea care se desfășoară 

în spațiul lumii atunci suntem în situația unei forme de 

descoperire/dezvăluire. Cu mențiunea că aceasta este o ipoteză 

riscantă, ce pare să intre în contradicție cu conceptul umwelt. 

 

2.2.2. A lumi – a genera lume / a participa 

la regenerarea lumii 

Evaluarea posibilității altor ființe de-a dobândi statutul de 

persoane, acest lucru fiind posibil doar prin intrarea lor în lume, 

necesită o clarificare prealabilă a statului persoanelor în lume, 



26                                                                                                         Viorel ROTILĂ 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 13-49. 

raportat la reperul pe care-l avem în vedere: omul. În continuarea și 

completarea/reformularea faptului-de-a-fi-în-lume, propus de M. 

Heidegger12 drept existențial, avansez pe a lumi drept mod de-a fi 

esențial al omului. Prin a lumi înțeleg atât participarea continuă la 

construcția lumii cât și modul fundamental de-a fi ce aparține (în 

mod exclusiv, până acum) omului.  

A lumi are chipul fundamental al lui Acasă. Lumea este acel Acasă 

pe care umanitatea și-l construiește în Natură, în diferite modalități 

numite cultură. A lumi este o operațiune de normalizare (predictivă) 

a mediului care, alături de îmblânzirea și auto-îmblânzire, ne face 

ceea ce suntem: oameni. Deoarece scopul îl reprezintă familiaritatea, 

acțiunea poate fi gândită din perspectiva similitudini cu familiaritatea 

lui Acasă, ce devine referința către care tindem. Pentru tema 

abordată este relevant că persoanele imaginate sunt gândite de 

fiecare dată într-un context de lume, aceasta fiind parte a modului de 

organizare predictivă. Există un aspect ce se cere lămurit: intrarea 

altor persoane în lume ne-o va face de nerecunoscut, îi va altera 

caracterul de Acasă? 

Humanitas este îmblânzirea predictivă a animalului pe care-l 

locuiește omul, eliberarea lui de stihiile ce-l fac impredictibil, în 

interesul tuturor. Perspectiva umanizării este predominant una 

ustensilică, având ca scop posibilitatea de-a fi împreună. Ei i se 

adaugă tensiunea dintre empatie (cel de care am nevoie să fie 

predictibil este asemenea mie) și compromisul ivit în orizontul 

temerii de a nu fi redus la a servi altora, unul din chipurile acestei 

spaime fiind pentru-sinele propus de J. P. Sartre13. 

Într-o formă rezumativă, inițial a lumi a fost bazat pe auto-

îmblânzirea omului, îmblânzirea altor ființe, crearea uneltelor, 

semnificarea naturii, toate participând la generarea mediului 

favorabil predicției și controlului pe care-l numim lume. 

 

2.2.3. Popularea lumii 

Raportarea la istoria umanității ar trebui să ne aducă în atenție trei 

tipuri de entități cu care oamenii au întreținut relații. Într-o încercare 

de clasificare a entităților adiționale prezente în lume la ora actuală 

 
12 Martin Heidegger, Ființă și timp, ed. cit., pp. 71-179. 
13 Jean-Paul Sartre, op. cit., pp. 758-759. 



Suntem pregătiți pentru persoanele non-umane?                                27 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 13-49. 

în grade diferite, tabloul este următorul: entități deja date – 

animalele; entități imaginate de om (cu o existență imaginară): 

entitățile transcendente (ex. îngerii) și extratereștrii; entități create 

de om - roboții sau diferitele forme de inteligență.  

Este lesne de observat că clasificarea este doar o încercare de 

ordonare, fiind imposibilă identificare unor criterii universal 

acceptate. Enumerarea are însă rostul de a evidenția o anumită 

obișnuință a omenirii de a coabita cu diferite entități în diferite 

perioade, reducând astfel aparenta stranietate a unui astfel de 

comportament. Mai mult decât atât, am putea considera că această 

continuă căutare, imaginare, inovare, creare a unor entități trădează 

fie o serie de consecințe neintenționate ale încercărilor de control, fie 

o singurătate ce se vrea alinată (probabil avându-și sursele în 

idealitate). Deși caracterizată în mod tradițional de desemnarea unor 

locuri prestabilite, obișnuința populării lumii cu diferite entități ar 

putea fi semnificativă pentru intrarea în lume a altor persoane. 

Una dintre dimensiunile lumii este organizarea ei politică, ce are 

efecte semnificative asupra gradului în care lumea este permeabilă 

altor persoane. Într-o manieră simplificatoare, am putea considera, 

spre exemplu, că elitistul conservator pare să fie antropocentric, în 

timp ce democratul, prin accentul pus pe diversitate, lasă loc și altor 

ființe, generând spațiul unor posibile vecinătăți. Polisul 

progresismului democrat pare să fie caracterizat de o continuă 

modificare a limitelor lumii, ce modifică treptat statutul persoanelor 

aflate în ea și tinde să acorde statutul de persoane altor existențe.  

 Această simplificare, deși valabilă din perspectiva evaluării 

statutului (actual și viitor) de persoane al unor animale și artefacte 

inteligente ratează un comportament relevant pentru această temă. 

Este vorba de statutul ambiguu al conservatorismului, acesta 

preluând ca referință diferite perioade istorice. Or, există referințe 

conservatoare ce sunt coerente cu existența în spațiul lumii a altor 

categorii de persoane, cea mai evidentă fiind situația 

conservatorismului religios.  

Într-un anume sens, lumea este ansamblul artefactelor și al 

semnificațiilor. Originea istorică a unei bune părți din artefacte ne 

arată că semnificația lor ne este adesea accesibilă în mod mediat, prin 

ceea ce am reușit să preluăm din esența ivirii lor.  



28                                                                                                         Viorel ROTILĂ 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 13-49. 

Artefacte au un statut ambiguu din punct de vedere moral, fapt 

vizibil în raportul unealtă-arma. Cel mai relevante artefact este cel 

utilizat la transformarea (crearea) lumii prin producerea altor 

artefacte: unealta. 

 

2.3. Unealta și ustensilitatea 

Unul dintre conceptele cheie pentru înțelegerea lui a lumi (a 

genera continuu lume) este orientarea noastră către controlul naturii 

prin intermediul uneltelor. Preluând definirea dată de M. Heidegger 

acestui proces, utilizez termenul ustensilitate, el indicând o formă de 

raportare la ceea ce ne înconjoară, ce are la bază centrarea pe ceea ce 

utilizarea/utilitatea pentru noi.  

Ustensilitatea, ca mod de-a vedea, aduce cu sine riscul de-a 

închide atât animalele cât și IA în această perspectivă, împiedicându-

le să apară în ființarea lor sau ratându-le modificarea de statut 

ontologic. Vechile perspective (formele tradiționale de a lumi) 

forțează aceste existențe în locuri prestabilite din lume, ratând 

schimbarea. De fapt, în condițiile în care prezentul este marcat de co-

prezența vechilor moduri cu cele noi, este posibil să asistăm deja la 

ivirea noilor locuri în lume pentru aceste noi ființe. Deși a lumi nu 

este marcat în mod profund atât de diferențe de stil sau de generații, 

cât mai curând de salturi fundamentale, acestea din urmă pot fi 

deseori greu sesizabile, mai ales în perioada lor de desfășurare.  

 În cazul artefactelor este relevant să ne întrebăm cum poate 

scăpa o creație umană invită în orizontul ustensilității de caracterul ei 

de ustensilă. Nu este clar dacă  suntem de fiecare dată dispuși în 

perspectivă ustensilică, respectiv dacă  ustensilele au apărut doar pe 

fondul perspectivei ustensilice. La aceste nedumiriri sunt posibile 

câteva categorii de răspunsuri. Primul răspuns condiționează 

posibilitatea descoperirii a ceva de existența unei orientări prealabile 

în această direcție, stabilind perspectiva ustensilică drept condiție de 

posibilitate a ivirii oricărei unelte. El închide unealta într-un statut 

predefinit, nefiind posibil saltul. Al doilea răspuns ar putea pune 

accent pe descoperirile accidentale și cele bazate pe cunoașterea 

(orientarea) teoretică, care mută unele unelte din orizontul 

ustensilității în spațiul întâmplării. Al treilea răspuns este oferit de 

meditațiile pe tema polivalenței statutului unor unelte, referința 



Suntem pregătiți pentru persoanele non-umane?                                29 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 13-49. 

tradițională fiind ambiguitatea de rol unealtă-armă existentă în cazul 

unor artefacte. Deoarece indecizia ar putea avea la bază ceva ce este 

propriu acestora, părții de creație intenționată i se adaugă un plus 

care scapă intenției creatorului. Al patrulea răspuns relevant îl 

constituie posibilitatea existenței unor uneltele care utilizează unelte: 

simpla adăugare a unor intenții proprii, fie ea și de tipul instanțierii 

perverse14, generează o formă de agent, devenind evidentă un mod al 

participării la schimbarea structurii lumii. 

 

2.4. Rolul alterității în înțelegerea de sine a 

umanului 

Problema acceptării în lume a persoanelor non-umane, cu drepturi 

depline sau semnificative, este dependentă de alegerile pe care le vom 

face in  privința asemănărilor și, mai ales, a diferențelor15. 

 În mod tradițional, două tipuri de diferențieri au fost 

semnificative pentru înțelegerea de sine a omului: față de zei și față 

de animal. Dintr-o perspectivă mai actuală, am putea considera că 

este relevantă diferențierea față de transcendență (perspectiva 

teologică) și față de transcendental (perspectiva evoluționistă). În 

fiecare dintre cazuri în discuție este ceea ce ne apropie și ceea ce ne 

desparte, privite însă în moduri diferite: raportat la animal 

preferințele noastre se îndreaptă mai curând către ceea ce ne 

desparte, fiind în același timp pasionați de tema asemănărilor cu 

divinul. Într-o oare măsură situația este similară celei dintre realitate 

și idealitate.  

Nevoie de diferențiere a afectat de fapt și spațiul umanului, 

alteritatea fiind  vizibilă atât în barbari (care puteau fi civilizați, adică 

umanizați) cât și în sclavi. Discontinuitatea relativă a umanității (co-

prezența unui mai puțin decât umanul și a unui mai mult decât 

umanul) este prezentă și astăzi, părând să constituie o caracteristică 

istorică a acestui proces. Umanismul exprimă, în egală măsură, 

 
14 Nick Bostrom, Superinteligența. Căi, pericole, strategii. București: Litera, 2016, 
pp. 216-219. 
15 Agustín Fuentes, Chimpanzees Can’t Tell Us Much About Being Human. 
Sapiens.org, Human Nature, 3 Jul 2018,  
https://www.sapiens.org/biology/chimpanzees-cant-tell-us-much-about-being-
human/, 4.X.2025. 

https://www.sapiens.org/biology/chimpanzees-cant-tell-us-much-about-being-human/
https://www.sapiens.org/biology/chimpanzees-cant-tell-us-much-about-being-human/


30                                                                                                         Viorel ROTILĂ 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 13-49. 

spaima de animalitate (inclusiv de „animalitatea omului”) și dorința 

de diferențiere menită să legitimeze controlul.   

Utilizarea locului comun al legăturii (probabile) dintre purtarea 

bărbii și barbarie, ar putea oferi indicii privind o posibilă 

transformare. Barba barbarului era înspăimântătoare atât prin 

blocarea accesului la chip, la identificare, cât și prin apropierea față 

de blana mamiferelor. Dacă pierderea părului este unul din 

simbolurile ivirii omului, separării sale de animal, atunci trebuie să 

căutăm semnificația modei actuale a bărbii. În discuție este atât 

posibilitatea unui proces de „re-barbarizare” (o interpretare coerentă 

cu unele dintre evenimentele contemporane din spațiul lumii) cât și o 

apropiere simbolică a umanului de animal, menită să-l tragă cumva 

în spațiul lumii sau să împingă limitele acesteia dincolo de el, 

incluzându-l.  

 

2.4.1. Criterii de definire a umanului 

Înțelegerea de sine a umanității implică un efort considerabil 

alocat diferențierii față de alte tipuri de existențe. Diferențierile au la 

bază variate tipuri de criterii, inteligența sau gândirea nefiind 

singurele utilizate. Spre exemplu, Pier Vincenzo Piazza16 consideră că 

credințele în dualitatea umanului (trup și suflet) determină 

comportamentul inadecvat față de această planetă (lumea fizică). Ele 

sunt sorgintea diferenței dintre om și alte existențe, ce legitimează 

comportamentele noastre față de ele.  

Schițez în continuare un tablou al diferențelor/diferențierilor 

utilizate pentru (auto)definirea umanului, ce necesită completări 

ulterioare:  

 

• Diferența față de zeități: 

o Diferența de statut ontologic: existența omului își 

are esența în divinitate. Omul este forma de 

manifestare a acestei esențe. 

o O diferență graduală: zeitatea este întruchiparea a 

ceva mai mult decât umanul. Distanța este populată 

de ființe cu statut intermediar.  

 
16 Pier Vincenzo Piazza, Homo biologicus. Cum explică biologia natura umană, 
Bucureşti: Humanitas, 2022, p. 304. 



Suntem pregătiți pentru persoanele non-umane?                                31 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 13-49. 

o Modelul: zeitățile sunt tipare existențiale către care 

tindem, fără a le putea atinge. Imposibilitatea 

identității generează diferența. 

 

• Diferențierea oamenilor între ei: 

o Sclavul drept chip al alterității. Libertatea, în 

calitate de cuantificator al reușitei individuale sau 

comunitare, este criteriu de definire a 

persoanei/apartenenței la uman. 

o Barbarul ca întruchipare a ratării civilizației, 

singura care definește umanul. Multiplele ratări ale 

barbarului: depărtarea de animalitate, întâlnirea cu 

zeii, organizarea comunitară eficientă, absența 

capacității creatoare, arta. 

o Diferențele mediate de timp: 

• Față de trecut: 

▪ Perspectiva negativă 

•  Progresul  - trecutul este ceea 

ce-a fost depășit, mai puținul în 

planul umanității. 

▪ Pozitivă: 

• Nostalgia după vârsta de aur a 

omenirii, incluzând referința la 

omul arhetipal. Oamenii 

reprezintă o formă diminuată a 

umanului. 

• Conservatorismul, ce-și 

actualizează continuu 

perioadele pe care le consideră 

referințe pentru timpurile mai 

bune care trebuie să ne ofere 

modelul. Adeziunea la model 

este criteriu de definire a 

accesului la esență. Progresiștii 

reprezintă un chip la răului. 

• Față de viitor: 



32                                                                                                         Viorel ROTILĂ 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 13-49. 

▪ Viitorul înseamnă schimbarea cu orice 

preț. Formele de perpetuare a 

trecutului sunt echivalate cu 

rămânerea în urma umanității. 

▪ Progresul este valoarea fundamentală, 

avându-și fundamentarea în viitor. A 

nu fi la modă drept chip al întârzierii 

în forme depășite ale umanului. 

▪ Ecologia ca formă de apărare a 

dreptului generațiilor viitoare. Absența 

comportamentelor responsabile 

ecologic este echivalată cu ratarea 

aderenței la umanitatea viitorului. 

• Diferențele față de animale: 

o Saltul/diferența radicală: 

• Umanismul clasic: esența umanității o 

constituie depărtarea de animal. 

• Creștinismul: diferența dintre locul ocupat în 

statutul creațiilor. 

o Diferența de grad: 

• Darwinismul, ce orientează umanismul 

actual, bazat pe existența unei linii de 

continuitate. 

o Diferențele de rol – animalele care mediau legătura 

cu zeii (în unele cazuri fiind chiar chipul unor 

zeități). 

• Față de inteligența artificială: 

o Creația ce-și depășește creatorul. O diferență 

interpretată ca o reușită a umanității, definindu-i 

esența. 

o Amenințarea: ansamblul riscurilor generate de 

inteligența artificială îi proiectează un chip al răului 

pe care umanitatea l-a adus în lume. 

o Servitoare a interesului oamenilor, făcând parte din 

categoria sclavului sau animalului de povară. Este 

mediatoarea puterii oamenilor, statutul moral fiind 



Suntem pregătiți pentru persoanele non-umane?                                33 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 13-49. 

dependent de modalitățile în care este utilizată de 

om. 

 

În privința creațiilor umane de tipul roboților/inteligenței 

artificiale problema este mai complexă. În primă instanță ar putea fi 

semnificativă ivirea unor diferențe între perspectiva generală a 

umanității și cea individuală a persoanei. Astfel: 

 

- Umanitatea: robotul este creația umanității, fiind o formă de 

a-i împlini esența. Din această perspectivă, robotul face parte 

din destinul umanității, împlinindu-i statutul de creator; 

inteligența artefactului dovedește puterea creatoare a 

umanului. Omul își împlinește destinul prin creațiile sale. 

Interpretare situată în perspectiva viziunii teologice – și 

teleologice – a lui Nikolai Berdiaev17.  

- Omul: robotul este un înlocuitor al omului în anumite 

domenii. Perspectiva nu este una inevitabil negativă, această 

înlocuire căzând pe alocuri și în zona eliberării.  

 

Tabloul este departe de a fi complet, având doar rolul de a sugera 

diversitatea strategiilor utilizate de umanitate pentru definirea de 

sine, oferind totodată o referință inițială pentru încercarea de a 

anticipat posibilitățile viitorului. 

După ce am parcurs fiecare dintre reperele pe care le-am 

considerat esențiale pentru analiza posibilității de intrare în lume a 

unor noi persoane, reiau interogația din direcția celor două categorii 

de persoane ce par să sufere o schimbare de statut: animalul și 

inteligența artificială.  

 

3. Omul și animalul 

O informație de forma „o asociație ce luptă pentru drepturile 

animalelor propune să considerăm drept persoane non-umane 

 
17 Nikolai Berdiaev, Sensul Creației. Încercare de îndreptățire a omului. Bucureşti: 
Humanitas, 1992, p. 136. 



34                                                                                                         Viorel ROTILĂ 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 13-49. 

câteva categorii de mamifere, cum ar fi antropoidele”18 ar putea părea 

o utopie post-umanistă. Doar că informația este reală, existând o 

serie întreagă de demersuri în această direcție. Din perspectiva 

clasificării biologice lucrurile nu sunt chiar atât de stranii: 

antropoidele fac parte, asemenea omului, din ordinul primatelor 

(adică a celor mai evoluate mamifere), aparținând împreună familiei 

hominidelor. Ne-au părut să fie destul de aproape de om încă de la 

sistemul categorial propus de Carl Linné19. Este suficientă această 

vecinătate sau ar fi necesară o regândire a criteriilor de apartenență 

la genul homo? (Las deocamdată la o parte problema posibilității 

noastre de înțelegere cu alte specii ale acestui gen, cu unele dintre ele 

fiind posibil să ne fi aflat în competiție de-a lungul timpului.) 

 

3.1 Despre roluri ale animalului în înțelegerea de sine a 

omului 

Mulțimea existențelor cu care se înconjoară omul pare să dea 

seama de efortul conturării intervalului menit să-i faciliteze 

înțelegerea de sine. Nevoia de animale, spre exemplu, nu este 

epuizată de perspectivă ustensilică20, statutul unora dintre animalele 

domesticite având dese zone de ambiguitate. 

 În discuție nu este doar perspectiva intențională (eficiența 

practică a tratării lor ca având intenționalitate), amintită de D. 

Dennett21, ci și tendința personalizări lor. În unele cazuri unele 

animale ajung să fie tratate chiar ca membri ai familiei. 

 Raportat la animal, trei par să fi perspectivele de clasificare ale 

acestuia: 

 

 
18 Jay Schwartz, (2016). Should Chimps Be Considered People Under the Law?, 

Sapiens, 2016, https://www.sapiens.org/culture/chimpanzees-personhood/ (data 

accesării: 23.11.2025).  
19  Carolus Linnaeus, A general system of nature, London : Printed for Lackington, 
Allen, and Co., 1806, 
https://archive.org/details/generalsystemna4linn/page/8/mode/2up, 6.X.2025.  
20 Martin Heidegger, Ființă și timp, ed. cit., pp. 90-119. 
21 Daniel C. Dennett, The intentional stance in theory and practice. In R. W. Byrne 
& A. Whiten (Eds.), Machiavellian intelligence: Social expertise and the evolution 
of intellect in monkeys, apes, and humans. Clarendon Press/Oxford University 
Press, 1988, pp. 180–202. 

https://www.sapiens.org/culture/chimpanzees-personhood/
https://archive.org/details/generalsystemna4linn/page/8/mode/2up


Suntem pregătiți pentru persoanele non-umane?                                35 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 13-49. 

- Animalul este altceva din punct de vedere ontologic. 

Această perspectivă ajută la conturarea unei mari părți a zonei 

non-umane a viului, adică a ceea ce nu este omul, sprijinind 

definirea de sine prin negație (apofatism prin recurs la 

animal). Plaja acestor moduri de existență dă seama de ceea ce 

trebuie evitat, de distanțările menite să contureze chipuri 

pozitive ale umanului. 

- Animalul este aproape asemănător, o persoană 

incompletă. Acest mod de definire pare să constituie o 

soluție împotriva singurătății existențiale. Asemănările 

ușurează povara. Nu este întotdeauna clar de partea cui cade 

mai binele. Animalul este cvasi-tovarășul care-l însoțește pe 

om în destinul său de creație sau în traseul său din cadrul 

naturii. 

- Omul se află într-o relație ambiguă cu animalul „pe 

care-l locuiește”. Reperul îl constituie atât ceea ce suntem 

cât și toate ființele cu care ne asemănăm, descoperirea 

caracteristicilor și comportamentelor acestora sprijinind 

înțelegerea de sine.  

 

3.2. Clasificările cognitive sunt sursa perceperii 

unor diferențieri ontologice 

Clasificările biologice fac parte din străduințele oamenilor de-a se 

orienta în natură, organizându-i conținutul după (și spre) propria lor 

înțelegere și, mai ales, utilitate/utilizare. Acest demers de organizare 

utilitară a lumii are două izvoare: ansamblul referenților întrebuințați 

de mintea umană (în mare parte culturali și centrați pe 

supraviețuirea individuală și/sau de grup) și (ceea ce noi observăm ca 

fiind) caracteristici ale lumii viului, utilizând în special diferențele 

drept criterii de orientare. În cazul celui de-al doilea izvor, putem 

observa că clasificarea este o formă de înțelegere ce pornește de la 

diferențiere. Dată fiind orientarea către identificarea criteriilor de 

diferențiere, există riscul ca uneori să identificăm mai multe diferențe 

decât există de fapt, ori să accentuăm importanța unor diferențe 

minore. Evident, riscul este considerabil mai mare atunci când în 

discuție este locul pe care-l ocupăm noi în aceste clasificări, mai ales 

dacă în joc sunt și consecințe semnificative. 



36                                                                                                         Viorel ROTILĂ 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 13-49. 

Reflectând la câteva dintre consecințele clasificărilor biologice, 

înțelegem  că ele au o contribuție clarificatoare la (o formă de) 

înțelegere(a) naturii (mai mult utilitară decât contemplativă). 

Prezintă interes în acest punct consecințele pe care clasificările le au 

asupra comportamentelor noastre față de alte existențe vii, începând 

cu acele ființe pe care le putem considera cele mai apropiate în 

ordinea acestei clasificări. Sugerez că separațiile și ierarhizările 

instituite de clasificări au ca efect secundar diferențieri de 

natură etică, ce par să fie utilizate de noi pentru a ne genera 

forme de eliberare de orice constrângere în 

comportamentele pe care le avem față de alte existențe vii. 

Chiar dacă organizările cognitive de tipul clasificărilor sunt într-o 

măsură semnificativă ghidate de mediu, adică de natură, construim 

clasificări în orizontul unui pentru a …, ce are ca punct de orientare 

(modul în care înțelegem într-un moment sau altul) utilitatea pentru 

om. 

 

3.3. Modurile de-a fi ale animalului 

M. Heidegger a considerat că, deoarece este acaparat de lume, 

animalului nu-i este accesibilă simpla prezență, o formă de 

deschidere către obiect de tipul situării la îndemână. Deoarece 

această diferență poate fi înțeleasă drept un criteriu de separare 

merită să-i acordăm atenție. Situarea la îndemână pare să fie 

accesibilă odată cu unealta. Chiar dacă nu atinge ustensilitatea ca 

mod de raportare la lucruri (și de instituire a prezenței lor), accesul 

unora dintre animale la unele unelte indică relevanța interogațiilor pe 

tema instituirii unui mod al situării-la-îndemână, a unei forme de 

generarea a semnificației, ce reprezintă o ieșire din simpla lectură a 

semnelor din mediu. Pe măsură ce sporește numărul animalelor 

despre care descoperim că utilizează unelte (în unele cazuri se adaugă 

anumite componente culturale) relevanța acestui criteriu de 

diferențiere scade, instituind zone de asemănare. 

În egală măsură, dacă starea de absorbire este caracteristica 

definitorie pentru animal atunci devine neclar statutul ontologic al 

perioadelor în care ne lăsăm absorbiți de acțiunile noastre în mediu, 

fiind prinși în lectura semnelor acestuia și în fluxul 

comportamentelor pe care acestea par să le aștept/indice. Prinderea 



Suntem pregătiți pentru persoanele non-umane?                                37 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 13-49. 

în activitate are mai multe chipuri, unul dintre ele fiind absorbirea 

noastră de către lume (aparent apropiată de cea a animalului) 

nemediată de perspectiva ustensilică. Acesta este unul dintre locurile 

în care devine vizibilă limita ce ne desparte și ne apropie în același 

timp de animal22.   

  

3.3. Intervalul 

Imaginarul colectiv este, într-o măsură semnificativă, populat cu 

ființe ale intervalului  dintre om și animal. Analiza acestor existențe 

imaginate (cel mai adesea) sugerează că ele s-au ivit pe traseul ce 

coboară dinspre om către animal. Semn că spaimele noastre sunt cel 

mai adesea centrate pe riscul căderii sau pe cel al neîmpliniri. Teama 

de a nu ne situa în zona umanității, din cauza căderii sau a ratării 

atingerii ei, constituie unul din fundamentele diferitelor note ale 

umanismului. 

Eșecul situării în intervalul specific umanului (generat printr-o 

formă de auto consacrare) poate fi determinat și de modificarea 

definiției umanității, ce survine în timp. Deși tindem să credem că 

doar salturile majore determină schimbări radicale de paradigmă, 

tensiunile dintre generații arată că unele forme relevante de 

modificare devin vizibile și pe orizonturi mai scurte de timp, ce 

includ forme relativ line de curgere a evenimentelor. 

În perioada contemporană barbarul este cel mai adesea efectul 

unei forme de „joc la ofsaid" ce intervine în evoluția civilizațiilor. Cei 

lăsați în urmă, deși satisfac criteriile normalității umanului ce 

corespund timpului sau spațiului civilizației în care s-au ivit, ajung să 

fie „aruncați” în zona barbarilor de dinamici sociale ce includ 

schimbarea idealurilor.   

Dacă ne este greu să înțelegem consecințele schimbărilor (tot mai 

rapide) în definirea umanității induse de ivirea noilor generații și 

mentalități atunci este relevant să întrebăm reprezentanți ai 

generației actuale cu nivelul cel mai mare de experiență care era 

comportamentul lor față de animale în urmă cu trei sau patru 

decenii. Acest tip de comportament este important pentru înțelegerea 

umanității deoarece sugerează că pe acest scurt traseu am început să 

 
22 Giorgio Agamben, Deschisul. Omul și animalul. Bucureşti: Humanitas, 2016, p. 
72.  



38                                                                                                         Viorel ROTILĂ 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 13-49. 

trăim o încercare de anulare a spaimelor noastre față de animal, o 

tentativă a înțelegerii de sine a umanității bazată pe o formă a 

centrării pe asemănări. 

 Asemenea animalului, omul este în bună măsură rezultatul 

evoluției, adică al unei serii lungi de mutații accidentale. Spre 

deosebire de animal, omul a adăugat posibilitatea alegerii la unele 

mutații (pe care le considerăm) fericite, deschizând treptat traseul 

care duce la lume și umanitate. Alegerea este posibilă doar în lume, 

fiind deschisă de un mod special al co-existenței cu ceilalți. 

Principalul mediator al faptului de-a fi împreună este instrumentul 

de comunicare, codificare a ideilor și a cunoașterii numit limbaj. 

Limbajul mediază o formă specială a gândirii împreună, adunându-i 

laolaltă pe cei coprezenți în același spațiu și timp, cu cei care au fost 

în cadrul aceleiași culturi. Toate aceste elemente participă la sensul 

tare al umanității. 

Raportul nostru cu animalul capătă unele chipuri aparte în cazul 

animalelor  crescute special pentru a ne înțelege cu ele, aflate în 

spațiul lumii. Câinele este cel mai evident exemplu. În cadrul relației 

pe care o avem cu astfel de ființe ne așteptăm ca ele să aibă 

caracteristici similare unei persoane, această anticipare generând 

raportări la ele ca și cum ar fi persoane. În egală măsură, trebuie să 

observăm că domesticirea naturii este o parte specială a controlului 

ei. Din această practică face parte și auto-domesticirea noastră, pe 

care o proiectăm ca o preluarea a controlului față de propria 

persoană, înfrângând comportamentele (pe care le considerăm) 

aleatorii ale animalului ce ne locuiește. Dualismul om-animal reflectă 

în egală măsură dorința noastră de a ne simți speciali datorită 

biruinței manifestată prin control și spaima de animalitate.  

 

3.5. Natura și lumea 

Din perspectiva momentul ei actual, evoluția poate fi privită ca o 

problemă a raportului dintre individ și mediu, noi analizând de 

obicei, în mod separat, două categorii de existențe pe care le 

raportăm la două categorii de medii: pe oameni îi privim în contextul 

lumii iar pe animale în contextul naturii. Însă, nu ne este suficient de 

clar care sunt efectele expunerii animalelor la lume. Există riscul să 

nu ne formulăm în mod adecvat problema statutului animalului în 



Suntem pregătiți pentru persoanele non-umane?                                39 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 13-49. 

genere, ratând posibila influență a lumii asupra sa. Constituie 

exemple relevante animalele domesticite care au deja unele 

competențe în a lectura intenționalitățile extrinseci, existente în 

semnele și obiectele așezate de noi în lume. Privim ca pe o curiozitate 

câini care așteaptă la trecerea de pietoni să se facă semaforul verde, 

ratând faptul că domesticirea este o formă de inserție a lor în lume. 

Raportat la animale, abordările dialectice (sau dihotomice) tind să 

fi înlocuite de convingerea în existența unui continuum. Chiar dacă 

acceptam ideea Umwelt-ului, propusă de von Uexkull, separația nu 

este bazată pe bariere de nedepășit. Putem vorbi de locul cultural al 

animalului în lume și de intenționalitățile derivate care-i modifică 

comportamentul. Chiar dacă, în genere, animalul este indigent de 

lume23, domesticirea constituie o formă de inserția a sa în lume. 

 

3.6. Îmblânzirea ca soluție a viitorului 

Acțiunea de domesticire este și autoreferențială, omul fiind ivit 

prin îmblânzirea animalului „pe care-l locuiește”, denumit de G. 

Agamben24 animalul atropomorf. Îmblânzirea omului ca proces 

esențial al umanizării25 ar putea conduce la o tehnologie a îmblânzirii 

suficient de eficientă pentru a-și extinde efectele asupra altor 

mamifere ori în domeniul creațiilor noastre. Capacitatea de-a 

îmblânzi pare să fie principala noastră caracteristică, procesul 

continuu de a lumi (a genera lume) fiind orientat în egală măsură 

către îmblânzirea naturii și auto-îmblânzire. Acest proces pare să 

aibă eficiență diferită, având o mai mare capacitate de control asupra 

naturii decât asupra noastră. Ceea ce înseamnă că pericolul nu pare 

să vină atât din partea altor existențe, cât dinspre noi.  

 În mare măsură îmblânzirea poate fi gândită ca parte a 

acțiunii de ustensilizare a naturii, scopul ei fiind orientat către a avea 

animale de povară, de consum, de pază etc. Procesul este bazat pe 

anularea comportamentelor generate de diferite impulsuri sau chiar 

(proto)decizii individuale, înlocuindu-le pe cele dorite de om sau care 

se desfășoară într-un orizont ce permite anticipări predictive. 

 
23 Martin Heidegger, Conceptele fundamentale ale metafizicii, ed. cit., pp. 265-284. 
24 Giorgio Agamben, op. cit., pp. 36-37. 
25 Peter Sloterdijk, Reguli pentru parcul uman. Humanitas, București, 2003, pp. 
17-18. 



40                                                                                                         Viorel ROTILĂ 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 13-49. 

Deoarece este orientată către stabilizare predictivă, îmblânzirea este 

parte a procesului de introducere în lume. Spațiul lumii are conturul 

familiarității, el fiind plin de lucruri utile și ființe cunoscute. 

Lucrurile au caracteristici care le situează la îndemâna ființelor care 

au comportamente ce se desfășoară într-o zonă predictibilă. 

 

4. Omul și creațiile sale: statutul inteligenței artificiale 

În principiu, putem considera că inteligența artificială este o 

unealtă creat pentru a sprijini gândirea umană.  Din această 

perspectivă, ea poate fi așezată în lungul șir de externalizări și 

extensii ale minții/gândirii umane, părând să fie punctul final al unui 

proces ce-și află originea în preistorie.   

Date fiind ultimele ei evoluții, denumirea „inteligență artificială” 

(IA) ar putea să exprime mai curând limitele posibilităților noastre de 

înțelegere decât statutul ontologic al acestui nou tip de existență. 

Întrebările privind posibilitatea ei de-a dobândit statutul de persoană 

contribuie la a contura inadecvarea denumirii.  

Într-un fel, inteligența artificială vine în continuarea formelor de 

înmagazinare și transmitere a experienței, specifică istoriei noastre 

culturale. Algoritmii pe care se bazează sunt gândire umană 

înmagazinată într-o stare activă, ce permite împlinirea unora dintre 

posibilitățile preexistente. Din această perspectivă ea constituie un 

mod de-a fi aflat în continuare (poate și în completarea) umanității. 

Această formă de situare în orizontul gândirii umane justifică analiza 

ei din perspectiva apropierii de statutul de persoană. 

Gândit din perspectiva evaluării inteligenței artificiale prin 

raportare la pragul numit inteligența umană, testul Turing a fost 

construit în paradigmă behavioristă, accentul căzând pe evaluarea 

comportamentelor. Testul operează cu o definiție a inteligenței din 

punct de vedere comportamental sau funcțional. Simplificând: o 

persoană adresează întrebări unei alte persoane și unei mașini. Dacă 

din răspunsurile primite (comportamentul verbal) nu poate 

diferenția persoana de mașină atunci mașina a trecut testul.  

Testul Turing indică dorința de a ști când mașina se comportă la 

nivel verbal asemenea omului, fără a spune nimic despre decizia 



Suntem pregătiți pentru persoanele non-umane?                                41 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 13-49. 

privind modul în care ea trebuie tratată. În acest spirit, John Searle26 

elaborează argumentul camerei chinezești, prin intermediul căruia 

încearcă să demonstreze că simpla manipulare de simboluri nu spune 

nimic despre ivirea inteligenței de tip uman. În acest context am 

putea considera că manipularea eficientă a simbolurilor, deși poate fi 

considerată o formă de inteligență artificială, nu este suficientă 

pentru a justifica statutul de persoană. Ce ar fi necesar în plus față de 

aparența gândirii autonome? 

Convingerile noastre despre inteligența artificială ar putea fi 

determinate de modul în care o privim, acesta fiind orientat de 

perspectiva ustensilică. Deoarece suntem convinși că am creat o 

unealtă a gândirii, ne comportăm față de ea în acest orizont al 

înțelegerii. Utilizând o analogie, faptul că reușim să domesticim o 

antropoidă s-ar putea să ne indice ceva despre acea existență cu 

valabilitate doar în spațiul prezent al lumii. Riscăm astfel să-i ratăm 

esența (prin reducerea ustensilică la pentru noi), ea putând să se 

ivească într-o altă perioadă a acestei lumi, ce manifestă un alt tip de 

deschidere, sau al altei forme de a lumi. În egală măsură dar dintr-o 

direcție inversă: concentrarea pe statutul unealtă a ceea ce am reușit 

să creăm riscă să genereze riscul ratării unei esențe ce se ivește 

treptat. În discuție este atât aleatoriul evoluției acestor creații umane 

cât și posibilitatea existenței unor intenții implicite ale artizanilor. În 

definitiv, posibilitatea de a crea ființe asemenea nouă pare să ne 

confirme statutul de creatori, chiar dacă asta înseamnă riscul de 

pierdere a controlului asupra creației, care ar însemna exact un salt 

ontologic al ei în zona statutului de persoană. 

 

5. Ne aflăm în perioada unor schimbări 

Meditația pe tema posibilității intrării/primirii în lume altor 

persoane a pornit de la o intuiție a iminenței lor, aceste rânduri fiind 

o încercare de a verifica corectitudinea acestei poziționări. Cred că 

există o presiune a nevoii de-a admite în lume persoanele non-

umane, ce este adusă de știință din cel puțin trei direcții: 

 

 
26 John R. Searle, Minds, brains, and programs. Behavioral and Brain Sciences, 

3(3), 1980, 417–424. https://doi.org/10.1017/S0140525X00005756  

 

https://doi.org/10.1017/S0140525X00005756


42                                                                                                         Viorel ROTILĂ 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 13-49. 

- Creșterea nivelului de înțelegere a altor existențe vii, 

concomitent cu o formă de relaxare a standardelor de 

existență a persoanei, determinate într-o oarecare măsură de 

modificări ale paradigmelor de înțelegere a umanului. 

Scăderea apetitului de a ne situa în centrul universului 

generează un spațiul în care este posibil să se ivească 

existențele eliberate de etichetele noastre cognitive 

tradiționale. 

- Modificarea paradigmei de înțelegere a umanului, raportul 

dintre rolul raționalității și al emoției constituind un exemplu 

elocvent. Deoarece am crezut  timp de secole că raționalitatea 

este reper esențial și ne-am considerat singurele ființe cu acces 

la ea, renunțarea la centrarea pe raționalitate, în favoarea 

includerii în zona aspectelor esențiale și a altor tipuri de 

procesări ale informației generează o semnificativă schimbare 

a înțelegerii de sine. 

- Ivirea unor creații umane (sau derivate ale creațiilor umane), 

ce ar putea trece toate testele comportamentale pe care le-am 

putea imagina pentru a dovedi calitatea umană.  

 

În timp ce prima categorie are asemănări biologice 

foarte mari cu omul, doar diferențele comportamentale 

menținând separația, cea de-a doua pune în discuție 

asemănările comportamentale cu omul, doar diferențele 

biologice argumentând separarea. 

La prima vedere problema pare să țină de ce alegem să privim (să 

considerăm relevante): diferențele sau asemănările. Pare doar o 

problemă de gust, de preferințe, indicând riscul unor structurări 

axiologice bazate pe „o întoarcere a capului în altă parte”, adică pe a 

alege să vedem doar ceea ce este coerent cu formele tradiționale de-a 

gândi locul omului.  

Un pic de meditație asupra temei ne dezvăluie că problema 

asemănărilor este mai complicată decât pare, deoarece ele sunt într-o 

continuă concurență cu capacitatea noastră de a identifica sau de a 

construi criterii de diferențiere. Chiar dacă faptul de a-i privi pe cei cu 

care nu avem aceeași culoare a pielii sau aceeași formă a ochilor ori 

alte diferențe ca aparținând altor specii pare să țină de alte timpuri, 



Suntem pregătiți pentru persoanele non-umane?                                43 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 13-49. 

nu ne este suficient de clar cât de solidă este această achiziție 

culturală. Ca exemplu pentru continuitatea unor moduri tradiționale 

de-a ne comporta, putem lua în considerare ponderea războaielor 

actuale, ce oferă un indicator al toleranței față de diferență. Ele ne 

reamintesc că chiar și în rândul identității de aparență am construit 

de-a lungul timpului criterii de diferențiere, pe care le-am considerat 

suficient de puternice pentru a ne justifica atitudini rasiale, 

respingeri etnice, excluderi pe criterii religioase. Cu alte cuvinte, 

antecedentele și o parte din comportamentele actuale ale diferitelor 

părți ale umanității nu sugerează că am fi dominați de dorința 

identificării semenilor și a-i trata drept egali. În egală măsură, o bună 

parte din sensul existenței noastre pare să depindă de capacitatea de 

a diferenția/discrimina în sânul genului și al speciei. A fi altfel pare 

să contribuie la unele forme de liniștire a noastră la fel de mult cu a fi 

la fel, cele două forme ale identificării indicând una dintre 

dimensiunile ambivalenței (poate chiar ambiguității) noastre. 

Tendința noastră de-a institui criterii de diferențiere 

(discriminare), vizibilă de-a lungul istoriei, este parțial echilibrată de 

preocuparea pentru a imagina entității pe care le-am distribuit de-a 

lungul diferitelor domenii existențiale, spațiul dominant fiind cel al 

transcendenței. Încercarea de-a descrie împreună cele două categorii 

de atitudini poate fi considerată una de eliminare/diminuare (a altor 

existențe) în spațiul realității și de populare cu modele dezirabile (în 

mod personal sau colectiv) în cel al idealității. Nu știu dacă cele două 

tendințe se echilibrează reciproc, dar este evident că scopul nu-l 

constituie o formă de izolare sau de singurătate a omului. Chiar dacă 

anumite epoci pot fi considerate ca unele centrate pe o acțiune de 

„golire ontologică”, de „sărăcire existențială”, o privire atentă poate 

sesiza că de fapt asistăm doar la o schimbare a preferințelor și 

modului de-a concepe entitățile. Spre exemplu, dacă vom considera 

că nivelul maxim de sărăcire ontologică (raportat la entitățile 

tradiționale) s-a ivit în comunism, putem constata că am asistat de 

fapt la ivirea la ivirea unora noi, care au încercat să le înlocuiască pe 

cele tradiționale: clasa, muncitorul, spiritul de clasă, omul nou etc. Ca 

și cum am aveam nevoie de un număr constant de entități, indiferent 

de perioadă. În spațiul naturii idealitatea este inofensivă, realitatea 

fiind cea care „mușcă”. Însă, în spațiul lumii idealitatea este plină de 



44                                                                                                         Viorel ROTILĂ 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 13-49. 

consecințe deoarece convingerile oamenilor au consecințe, indiferent 

cât de ireale sunt ele. Mai exact, în spațiul lumii convingerile 

generează realitate, aceasta fiind rezultatul unei construcții sociale 27. 

Chiar dacă am presupune că cele câteva decenii în care am 

dezvoltat obișnuința unei forme de identificare a identității în zone 

ale lumii unde anterior zăream doar diferențele (culoarea pielii, genul 

etc.), ar fi suficiente pentru a indica stabilitatea unor comportamente, 

tot trebuie să luăm în considerare alte provocări din cadrul genului, 

create de noile salturi identitare aflate pe ordinea de zi a agendei 

publice. În egală măsură, existența provocărilor ar putea fi o dovadă a 

tendinței de schimbare, a creșterii toleranței față de diversitate. 

Cumva lumea, înțeleasă de câteva sute de ani ca spațiu al umanului, 

pare să se deschidă către diversitate, fiind dispuși a accepta „să 

lumim” împreună cu diversitatea speciei și chiar cu alte entități. 

Nu-mi este clară măsura în care lumea a fost de fapt un spațiu 

exclusiv al umanului. O privire atentă asupra istoriei ne poate indica 

forme de așezare a lumii pe multiple tipuri de existențe: vii și nevii, 

organice și anorganice, reale sau imaginare, ținând doar de această 

lume sau fiind conectate cu altele. Perspectiva temporală relevă și ea 

niscaiva ambiguități, existând forme de participare la prezent ale 

celor din trecut (aș spune chiar că acest model ține chiar de esența 

lumii), împreună cu diferitele amestecuri specifice lumii acelor 

timpuri.  

Absența exclusivității prezenței umanului în lume, în măsura în 

care este întemeiată, poate participa la justificarea intrării noilor 

tipuri de existențe. Ea sugerează că avem abilitatea de a construi lumi 

(în sensul istoric al termenului) pe care le populăm cu diferite tipuri 

de ființe, ba chiar că avem nevoie de astfel de prezențe. Istoria 

înregistrează unele încercări de a contura poziții juridice de sine 

stătătoare altor tipuri de existențe, faptul că în perioada medievală 

animalele puteau fi chemate în instanță putând fi invocat ca exemplu. 

Nu am explorat problema drepturilor intermediare, ce situează 

unele ființe în spațiul (discontinuu) dintre obiecte, unelte, existențe 

vii și persoana umană. De altfel, spațiul juridic al drepturilor ce țin de 

natura unei persoane ar putea fi chiar mai larg decât atât, incluzând 

 
27 Peter L. Berger; Thomas Luckmann, Construirea socială a realității. București: 
Art, 2008. 



Suntem pregătiți pentru persoanele non-umane?                                45 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 13-49. 

și drepturi ce țin de persoane supra-umane. Un exemplu îl constituie 

drepturile diferitelor divinității, acestea, împreună cu sancțiunile 

asociate lor, depășind cadrul dreptului oamenilor la propria religie. 

În discuție trebuie luată și o lărgire a gradientului, nu doar 

mutarea bruscă a hotarelor. În procesul schimbării modurilor de-a 

vedea bazate pe o continuă egalizare a entităților, există riscul 

pierderii de sine a umanului. În egală măsură, deoarece 

comportamentele efective ne influențează orientările cognitive, 

separările ontologice bazate pe alegeri interesate riscă să devină 

limitări ale cunoașterii (sau cel puțin ale unor moduri de-a cunoaște).  

  

5.1. Spațiul juridic 

Din perspectiva drepturilor și a obligațiilor, discuțiile se poartă în 

spațiului juridic specific umanității. Or, varianta unor spații juridice 

alternative poate să aibă sens atunci când operăm în zona posibilității 

altor tipuri de inteligențe. Procedura acordării drepturilor (și 

obligațiilor) juridice doar subiecților care depășesc un anume nivel de 

inteligență ar putea să se dovedească o abordare inadecvată în viitor, 

fie din perspectiva pragului fie chiar din cea a criteriului de 

diferențiere utilizat. Nivelul inteligenței umane riscă să fie amenințat 

de ceea ce aduce viitorul, neputând exclude ivirea unor forme de 

existență mai inteligente sau augmentarea inteligenței unora dintre 

oameni, care ar accentua diferențele.  

 În egală măsură, s-ar părea că nu are sens să vorbim despre un 

spațiu juridic fără a utiliza ca referință criteriul nivelului de 

inteligență. Dar care este nivelul de inteligență începând de la care se 

poate vorbi de îndreptățirea existenței unui spațiu juridic sau în 

cadrul celui specific lumii omului? Două condiții par să fie esențiale: 

puterea entităților, cuantificată prin forme de control asupra 

mediului, și capacitatea de dialog (consens; compromis), cea din 

urmă fiind o condiție a celei dintâi. Din perspectiva mediului, dacă 

medităm la evoluția oamenilor atunci esențială pare să fie extinderea 

continuă a nișei noastre ecologice, indiferent de efectele asupra 

existenței altor specii. La limită, avem pretenția că ne-am construit 

chiar o nișă existențială proprie, caracterizată de diferențe 

semnificative față de nișa ecologică specifică ivirii noastre. Aceasta 

este însă o abordare plină de orgoliu și de riscuri, deoarece nu este 



46                                                                                                         Viorel ROTILĂ 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 13-49. 

clară durata supraviețuirii noastre în acest interval. Raportarea la 

scara duratei evoluției hominizilor ne-ar putea spune că nu avem nici 

măcar garanția „unei clipe”. Ceea ce poate arunca o lumină diferită 

asupra înțelegerii inteligenței noastre. 

 

5.2. Alternativa „ca și cum” 

Dacă persoana se ivește „în țesătura lumii”, servind în primul rând 

unui interes social, atunci nu contează doar dacă o astfel de existență 

este considerată o persoană, ci și diferențele de eficiență pe care le 

pot înregistra comportamentele față de ea. Există o perspectivă 

adițională ce trebuie luată în considerare: consecințele 

comportamentului nostru față de aceste existențe atunci când le 

tratăm ca și cum ar fi persoane. În drept, ar fi vorba de o ficțiune 

juridică menită să ofere soluții practice la o problemă socială. În 

filosofia minții problema este în parte anticipată de Daniel Dennett28 

prin intermediul atitudinii intenționale: ne raportăm la unele 

existențe ca și cum ele ar avea intenții deoarece este eficient din 

perspectiva predicției comportamentelor acelor existențe.  

Lumea este bazată pe o serie întreagă de poziționări de tipul „ca și 

cum”, multe dintre ele vizând recomandarea de a ne comporta ca și 

cum cineva ne-ar supraveghea: Dumnezeu, îngerii, conștiința, Big 

Brother etc. Confesionalul este un exemplu de instituție ce utilizează 

auto-supravegherea comportamentelor în interes social, indicând 

una dintre modalitățile de funcționare ale lui „ca și cum”. Per 

ansamblul am putea considera că întreaga cultură umană (sau cel 

puțin cea umanistă) se străduie să genereze seturi complexe de 

orientări în astfel de direcții. 

Dacă alături de persoane adăugăm în spațiul lumii și entitățile față 

de care ne comportăm ca și cum ar fi persoane atunci putem observa 

o altă amploare a acesteia și putem estima mai adecvat probabilitatea 

de intrare în zona ei a altor entități. 

 

 
28 Daniel C. Dennett, (1988). The intentional stance in theory and practice. In 

R. W. Byrne & A. Whiten (Eds.), Machiavellian intelligence: Social expertise and 

the evolution of intellect in monkeys, apes, and humans (pp. 180–202). Clarendon 

Press/Oxford University Press. 

 



Suntem pregătiți pentru persoanele non-umane?                                47 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 13-49. 

6. În loc de concluzii 

Ar trebui să ne temem de ceea ce aduce viitorul? Umanitatea are o 

formă de familiaritate cu incertitudinea viitorului, dovadă oferind-o 

multiplele forme culturale menite să ne crească priza asupra lui. 

Singurul efect cert pe care-l au strategiile noastre culturale de 

întâmpinare a viitorului îl reprezintă atenuarea spaimei. Ne place să 

considerăm că îmblânzim viitorul prin intermediul inovațiilor, însă 

intervențiile noastre se concentrează mai amplificarea incertitudinii. 

Întregul discurs pe tema posibilității intrării altor persoane în 

lume se desfășoară în cadrul contextului de semnificare ce-i este 

specific acesteia, alteritatea fiind deja domesticită prin încercările de 

înțelegere. Rămâne în continuare în discuție posibilitatea 

existenței/ivirii unor lumi-în-sine, fenomenele ce ne sunt accesibile 

dinspre ele riscând să le rateze esența. 

De ce ne temem de intrarea altor persoane în lume? Probabil că în 

special de direcțiile în care acestea ar putea s-o împingă, făcând-o de 

nerecunoscut, adică dizolvându-i caracterul de Acasă. Încrederea în 

capacitatea noastră de a menține lumea în zona coordonatelor ce o 

fac de înțeles pentru oameni este principalul motiv al rezistenței față 

de intrarea altor persoane în lume. Însă, convingerea noastră că 

progresul ține de destinul acestei lumii determină suficient de multe 

schimbări, la o viteză din ce în ce mai mare, făcând-o deseori 

nefamiliară pentru generațiile mai în vârstă. Strategia esențială o 

constituie adaptarea la caracteristicile unei lumi ce se schimbă tot 

mai rapid și mai amplu. Ceea ce simplifică problema la cât de mult ne 

putem adapta la intrarea în lume a unor noi persoane. Nu avem un 

răspuns cert la o astfel de întrebare, din cel puțin două motive: nu ne 

sunt clare caracteristicile noilor persoane și este incert dacă vom avea 

în continuare de ales. Până acum problema a fost formulată cel mai 

adesea prin raportare la contururile cunoscute ale lumii. Nu știm însă 

cum va arăta lumea în viitor, neputând exclude ivirea nevoi noastre 

de alte persoane în spațiul lumii.  

Putem admite ca persoane moduri diferite de a lumi? Sau lumea 

este un mod de-a fi exclusiv uman, altor ființe fiindu-le accesibil doar 

Umwelt-ul și hiperconectarea cu scop (ex. internet of things)? 

Din cele prezentate anterior, spectrul posibilului pare să includă o 

alegere între multiplicarea persoanelor în lumea noastră și 



48                                                                                                         Viorel ROTILĂ 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 13-49. 

multiplicarea lumilor, statutul de persoană alunecând în 

incertitudine în spațiile altor lumi. Avem de ales între aceeași lume, 

dar multiple tipuri de persoane sau diferite forme de a lumi (a 

genera lumii proprii) aparținând diferitelor tipuri de existențe (o 

lume multiplexă).  

Există un aspect adițional ce ar putea modifica datele problemei: 

nu inovăm doar noi entități în spațiul aceste lumi, ci am început deja 

construcția unor lumi alternative în spațiul virtualului. Din 

perspectivă ontologică, spațiul virtual este un amestec dintre realitate 

și idealitate, entitățile care-l populează având aceeași ambiguitate a 

provenienței. Obișnuința de a popula idealitatea cu diferite existențe 

a inclus întotdeauna prezența noastră în spațiul ei. Suntem, evident, 

prezenți și în spațiul virtual, prin intermediul avatarurilor noastre. 

Dacă idealitatea ne-a servit în special drept model reglator al acestei 

lumi, virtualitatea pare să devină un loc (de fapt locuri) ce ne oferă 

forme de acces la a trăi alternative ale existenței noastre. În spațiul 

virtual o formă a ceva din noi, ce ar putea fi considerată o sinteză (sau 

un alt chip de structurare a persoanei) este împreună cu alte entități, 

cărora le acordăm deseori statutul de persoane. Altfel spus, 

familiarizarea cu alte persoane se desfășoară deja în diferite forme de 

simulare a dimensiunilor alternative ale aceste lumi. 

 

 

Bibliografie 

Agamben, Giorgio (2016). Deschisul. Omul și animalul. Bucureşti: 

Humanitas. 

Berdiaev, Nikolai (1992). Sensul Creației. Incercare de 

indreptatire a omului. Bucureşti: Humanitas. 

Berger, Peter L.; Luckmann, Thomas (2008). Construirea socială 

a realității. București: Art. 

Bostrom, Nick  (2016). Superinteligența. Căi, pericole, strategii. 

București: Litera. 

Dennett, D. C. (1988). The intentional stance in theory and 

practice. In R. W. Byrne & A. Whiten (Eds.), Machiavellian 

intelligence: Social expertise and the evolution of intellect in 

monkeys, apes, and humans (pp. 180–202). Clarendon Press/Oxford 

University Press. 



Suntem pregătiți pentru persoanele non-umane?                                49 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 13-49. 

Foster, Charles (2024). Ce înseamnă să fii om: istoria conștiinței 

din paleolitic până astăzi. Bucureşti: Humanitas. 

Fuentes, Agustín (2018). Chimpanzees Can’t Tell Us Much About 

Being Human. Sapiens.org, Human Nature, 3 Jul 2018,  

https://www.sapiens.org/biology/chimpanzees-cant-tell-us-

much-about-being-human/  

Harari, Yuval Noah  (2017). Sapiens. Scurta istorie a omenirii. 

București: Polirom. 

Heidegger, Martin (2003). Ființă și timp. Bucureşti: Humanitas. 

Heidegger, Martin (2019). Conceptele fundamentale ale 

metafizicii. Bucureşti: Humanitas. 

Liiceanu, Gabriel; Plesu, Andrei (2020). Despre destin. Un dialog 

(teoretic si confesiv) despre cea mai dificila tema a muritorilor, 

Bucureşti: Humanitas. 

Linnaeus, Carolus, A general system of nature, London : Printed 

for Lackington, Allen, and Co., 1806, 

https://archive.org/details/generalsystemna4linn/page/8/mode/2u

p  

Sartre, J. P. (2004), Fiinta si Neantul. Eseu de ontologie 

fenomenologică, Pitești: Paralela 45. 

Schwartz, Jay (2016). Should Chimps Be Considered People Under 

the Law?, https://www.sapiens.org/culture/chimpanzees-

personhood/  

Searle, J. R. (1980). Minds, brains, and programs. Behavioral and 

Brain Sciences, 3(3), 417–424. 

https://doi.org/10.1017/S0140525X00005756  

Sloterdijk, Peter. (2003). Reguli pentru parcul uman. Bucureşti: 

Humanitas. 

Piazza, Pier Vincenzo (2022). Homo biologicus. Cum explică 

biologia natura umană, Bucureşti: Humanitas. 

Von Uexküll, Jakob (1982). The Theory of Meaning, Semiotica 42-

1: 25-82. 

 

 

 

 

 

https://www.sapiens.org/biology/chimpanzees-cant-tell-us-much-about-being-human/
https://www.sapiens.org/biology/chimpanzees-cant-tell-us-much-about-being-human/
https://archive.org/details/generalsystemna4linn/page/8/mode/2up
https://archive.org/details/generalsystemna4linn/page/8/mode/2up
https://www.sapiens.org/culture/chimpanzees-personhood/
https://www.sapiens.org/culture/chimpanzees-personhood/
https://doi.org/10.1017/S0140525X00005756


50                                                                                                         Viorel ROTILĂ 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 13-49. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


