
Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 65-83. 

 

 

 

 

 

 

Codrin VASILOANCĂ-SMIRNOV1 

 

 

Fundamente filosofice ale artei ca joc și existență 

întru mister 

 

Philosophical Foundations of Art as Play and 

Existence into Mystery 

 

 

 

Abstract: The study examines the philosophical foundations of art as play and 

existence-in-mystery, as these are articulated in the philosophical work of Lucian 

Blaga, who, in an age dominated by positivist and phenomenological thought, 

possessed both the strength to offer the last major synthesis in universal 

philosophy and the originality to create a metaphysical system in which poeticity 

and aesthetics constitute decisive arguments. We attempt to show that, among 

human experiences, art is the one in which becoming-into-being is most clearly 

illustrated, insofar as, as processuality, beyond what it expresses as an outcome of 

the psycho-historical reality from which it arises, it has always expressed the 

demiurgic dimension of the human being. In other words, if the human 

distinguishes itself from other living creatures by anything, it is precisely through 

its demiurgic aspect, through its compulsive desire to possess everything. 

The first part of the study reviews the concepts of existence-in-mystery, 

plasticizing and revelatory knowledge, as well as their corresponding notions, the 

plasticizing and revelatory metaphor, proposing—together with Plato’s theory of 

recollection and with Noica’s reflections—a theory of the imagination–memory 

relation. 

Finally, we place the play–art analogy within the perspective of aesthetics 

and within the Blagian theoretical framework thus obtained, in which art appears 

as a space of tension between the ludic freedom of form and the structural 

inaccessibility of being, producing a specific mode of existence that coincides 

neither with conceptual knowledge nor with purely subjective expression, but 

establishes, as an epiphany of being, an objectification of mystery. Art, as existence 

 
1 PhD Student, „Alexandru Ioan Cuza” University of Iași, email: 
kodrindvs@gmail.com. 



66                                                                                   Codrin VASILOANCĂ-SMIRNOV 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 65-83. 

into mystery, is a paradoxical object of knowledge: although it belongs to this 

world, it concerns the metaphysical one, but from the threshold of this one. 

 

Keywords: existence into mystery; demiurgic dimension; revelatory knowledge; 

imagination–memory relation; epiphany of being; objectification of mystery. 

 

 

Întemeierea metafizică 

A fi cu înțelesul de a exista2 înseamnă literal a ieși în afară sau 

a apărea în afara stării, în afara a ceea ce stă. Prin urmare, a fi, ca 

existență a lucrurilor perceptibile în orizontul conștiinței 

intenționale, este un sens secundar; sensul principal ne descoperă 

natura misterioasă a ceea ce stă, din care și întru care lucrurile încep 

să devină. Revelând în permanență noi posibilități de manifestare, 

existența revelează originea manifestărilor, starea originară și 

ireductibilă a ființei, ca imensă apologie a misterului existențial3, 

cum spune despre lume filosoful Lucian Blaga, de ale cărui concepte 

filosofice ne vom ajuta în cele ce urmează pentru a elucida întrucâtva 

problema artei ca joc și descoperire a ființei. 

A exista întru mister, după expresia lui Lucian Blaga, sau a 

deveni întru ființă, după aceea a lui Constantin Noica, înseamnă a sta 

întru ceva, adică a deveni adăstând întru ceea ce hrănește devenirea, 

a locui într-un mod specific de a fi în lume, în orizontul inepuizabil al 

misterului, de unde omul smulgându-se, flămânzește și rătăcește fără 

adăpost.  

Blaga are curajul și orgoliul de fi singur, urmându-și intuiția și 

credința că ceva ireductibil stă la temelia lumii. Prin sistemul său 

filosofic edificat în plină gândire fenomenologică ca ultima mare 

sinteză de filosofie universală, el face o apologie a metafizicii din 

perspectiva avatarurilor ei istorice:  

 

„Factorului metafizic absolut i se pot da multe nume: prezent sub o mie de 

măști, el răspunde la orice apel. (…) Prin abuz metaforic, imaginația 

 
2 „A exista” din lat. „existere”: ex- „din” sau „în afara” și „-sistere” derivat al 
verbului „stare”, care înseamnă „a sta” sau „a se menține”. Sensul original al 
termenului latin „existere” se traduce literal fie ca „a ieși în afară” sau „a se ridica, a 
apărea”, fie ca în afară de ceea ce stă, de ceea ce se menține, adică în afară sau 
dincolo de ceea ce este imuabil și nesupus prefacerii. 
3 Lucian Blaga, Trilogia cunoașterii, Editura Minerva, București, 1983, p. 453. 



Fundamente filosofice ale artei ca joc și existență întru mister             67 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 65-83. 

metafizică i-a zis pe rând când substanță, când eu absolut, când rațiune 

imanentă, când Tată extramundan, când Inconștient, când Conștiință etc. 

Oricât de variate, nu există o incompatibilitate absolute între aceste nume 

date factorului originar. Din parte-ne îl vom indica printr-un termen mai 

alb, mai neutru, care se raportă la toți acești termini pestriți și metaforici ca 

o mărime algebrică la mărimi aritmetice. Să-l denumim simplu și 

cumsecade: Marele Anonim. (…) Marele Anonim e locul intențiilor 

permanente boltite peste lume. Mitic putem numi acest loc și ființă. 

Numindu-l astfel nu vom pierde însă nici un moment din vedere că mitul e 

numai cârja presimților noastre liminare”4. 

 

Ce spune aici Blaga prin cârja presimților liminare?  

În primul rând că Marele Anonim nu poate fi, așa cum 

pretinde gândirea pozitivistă, o simplă extrapolare imaginativă a 

experiențelor/impresiilor finite, pentru că din ceea ce este finit nu 

poate rezulta infinitul, ci există cu adevărat, iar atunci nu mai e vorba 

despre o impresie, ci despre o presimțire, despre o intuiție.  

Apoi termenul „liminar” descrie starea de graniță a conștiinței 

– între inconștient și conștient, între ființă și neant, între viață și 

moarte, între realitate și iluzie, între transcendent și imanent, între 

metafizic și fizic, între dincolo și dincoace. Acel dincolo mitologic, 

oricât de refulat, a constituit dintotdeauna, în toate tradițiile 

filosofice și religioase, ancora metafizică a oricărui dincoace. Mitul ca 

o cârjă a presimților liminare reprezintă posibilitatea catafatică, 

poetică, de a spune ceva despre dincolo – este un vis nu despre cele 

trăite, ci despre cele presimțite, intuite întru-cât presimțirea nu se 

întemeiază pe experiență, ci este o experiență a celor ce nu sunt încă, 

anticipând un adevăr de nerevelat, dat fiind că natura Marelui 

Anonim impune o cenzură oricărui subiect cunoscător, cenzură care 

împiedică dizolvarea misterului în neantul cunoașterii pozitive. 

Cenzura transcendentă ar putea părea o poveste în care 

eroului i se impune condiția de a nu depăși o limită fatală, de a nu 

pătrunde într-un loc interzis, de a nu gusta dintr-un fruct oprit, dacă 

nu ar fi prezentată ca un apriorism: „Cenzura transcendentă e act 

atemporal și veșnic prezent al Marelui Anonim; în efectele ei, ea e 

întipărită cunoașterii individuale, structural, în toate modurile 

acesteia. Supuse structural cenzurii transcendente, modurile pozitive 

 
4 Ibidem, p. 449. 



68                                                                                   Codrin VASILOANCĂ-SMIRNOV 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 65-83. 

ale cunoașterii individuale sunt de așa natură încât prin ele nu se 

ajunge decât la o revelare disimulatoare a misterelor existențiale”5. 

Poate că omul e un mister la fel de mare pentru Marele Anonim pe 

cât este Marele Anonim pentru om. În acest caz, ceea ce afirmă Blaga 

despre lume, respectiv că „așa cum o știm, cum o simțim, cum o 

cunoaștem, cum o înțelegem, și n-o înțelegem, are pe plan metafizic 

rostul unei imense apologii a misterului existențial”6, ar fi valabil și 

din perspectiva Marelui Anonim, omul reprezentând, pentru Marele 

Anonim, metanousul.  

Argumentul lui Blaga pentru teoria sa metafizică poate părea 

surprinzător. Argumentul este chiar existența întru mister, 

cunoșterea luciferică, starea poetică, poezia ca atare, care, prin însuși 

obiectul cunoașterii sale, misterul prin excelență, desfide orice 

obiecții pozitiviste. „Cunoașterea luciferică începe prin aceea că nu 

mai socotește obiectul dat al cunoașterii drept obiect, ci numai ca un 

simptom al obiectului”7 – adică, în filosofia lui Blaga, un simptom al 

misterului însuși (sacrul în filosofia lui Eliade), adică al acelui ceva 

ireductibil fără de care omul rămâne o ființă absurdă venind de 

nicăieri și îndreptându-se spre nicăieri. Or, ceea ce contrazice această 

poziție existențialistă clasică este caracterul misterios al existenței 

înseși, în fața căruia omul nu încetează să se mire și pe care, după 

toate aparențele, nu-l poate epuiza cu mijloacele științei. În logica 

raportului sacru-profan, cum s-ar exprima Eliade, obiectul 

cunoașterii, misterul, se ascunde revelator în chiar manifestarea sa 

obiectivă și epifanică (obiectul dat al cunoașterii positive, în cazul 

nostru creația).  

Acest mod de a adăsta sau de a locui în orizontul misterului 

este subiectul oricărei predicații care nu are drept finalitate confortul 

speciei, deci care nu se finalizează printr-un răspuns la o problemă de 

ordin practic, ci se cristalizează ca premisă interogativă a 

contemplării ființei. Interogativitatea culturii, a artei, a filosofiei, a 

științei, reprezintă paradigma numită de Blaga cunoaștere luciferică, 

al cărei vector este metafora revelatorie, care, opusă cunoașterii 

paradisiace (organizată pe logica metaforei plasticizante), este 

 
5 Ibidem, p. 453. 
6 Ibidem, p. 453. 
7 Ibidem, p. 320. 



Fundamente filosofice ale artei ca joc și existență întru mister             69 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 65-83. 

specifică doar omului-om sau omului deplin, rezultat al dislocuirii 

din elementarul efort de a supraviețui în lume (specific omului-specie 

și cunoașterii paradisiace) și a relocării în orizontul misterului.  

 

Un paradis paradoxal 

Paradisiac este la Blaga sinonim cu animalic, implicând o 

conștiință care nu depășește imperativele supraviețuirii, care nu pune 

la îndoială ceea ce simte, nici logica cauzalității care decurge din acest 

raport elementar cu lumea înconjurătoare, o conștiință a solidarității 

cu universul material, reprezentativă mai degrabă pentru grup decât 

pentru individ, de unde decurge și natura non-reflexivă, pur 

descriptivă, a limbajului ca instrument util comunicării cât mai 

eficiente la nivelul grupului – un asemenea om, aproape lipsit de 

individualitate sau a cărui individualitate se definește doar din 

perspectiva grupului, există cu adevărat, este majoritar și este 

perpetuatorul de cod genetic prin excelență, omul muncii, talpa 

societății, mai apropiat de instincte decât de rațiune, mai apropiat ca 

specie de furnică, să zicem, decât de ceea ce se înțelege prin cuvântul 

„om” în contextul culturii pe care omul a creat-o.  

Pentru omul paradisiac, plasticizarea metaforică ține de însăși 

natura limbajului și a comunicării ca soluție pentru închiderea 

infinitului concret în expresii abstracte. Astfel, lumea este 

conceptualizată, codată, transformată dintr-un paradis real într-unul 

conceptual, în care omul este în stare să se orienteze, adică să 

comunice:  

 
„Metaforele plasticizante nasc din incongruența fatală dintre lumea 

concretă și lumea noțiunilor abstracte. Din setea de a restaura congruența 

între concret și abstract se recurge la metafore plasticizante. Metafora 

plasticizantă ține așadar loc de concret în ordinea abstracțiunilor. Omul 

silit prin propria sa constituție spirituală să exprime lumea concretă 

exclusiv prin abstracțiuni, ceea ce solicită un proces infinit, își creează un 

organ de redare indirectă, instantanee, a concretului: metafora. (...) Nu 

exagerăm deci întru nimic afirmând că metafora plasticizantă a trebuit să 

apară în chip firesc chiar sub presiunea condițiilor constituționale ale 

spiritului omenesc. (...) Geneza metaforei plasticizante e un moment non-

istoric, care ține de geneza constituției spirituale om ca atare”8.  

 
8 Idem, Trilogia culturii, Geneza metaforei, Humanitas, București, 2011, p. 351. 



70                                                                                   Codrin VASILOANCĂ-SMIRNOV 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 65-83. 

 

Se cuvine remarcat aici că, într-adevăr, denumirea aproape 

oricărui lucru este la origine o metaforă plasticizantă, anume 

„plasticizarea” unui fapt printr-un altul: „piciorul mesei”, „gâtul 

sticlei”, „brațul râului”, „inima orașului” etc. sunt exemple clasice de 

metafore plasticizante (în sens larg) sau metafore antropomorfizant-

plasticizante (în sens strict); dar și în cazul unor cuvinte cum este 

„riglă”, în care recunoaștem atât cuvântul regulă, cât și cuvântul rege, 

sau „veioză”, în care recunoaștem verbul a veghea, este prezent 

efectul plasticizant în perspectivă etimologică. Plasticizarea 

corespunde cunoașterii paradisiace, al cărei obiect este lumea dată în 

determinările ei pozitive, în atributele ei descriptibile, lumea așa cum 

se înfățișează simțurilor și logicii elementare, condiționată de 

determinismul sesizat prin simțuri.  

 

Imaginație și memorie 

A compensa, prin metafora plasticizantă, insuficienţa unei 

expresii directe a unui fapt pe care-l vrem comunicat amintește de 

izbucnirea sub forma cenzurată, manifestă, a visului, ca răspuns 

compensatoriu la o excitaţie sau la probleme latente frământând 

inconştientul, conform teoriei psihanalitice freudiene, pe care Blaga o 

citează. Astfel, efectul „plasticizant” al metaforelor ar rezulta din 

developarea eului sub impresia lumii înconjurătoare şi, departe de a 

suplini numai o necesitate de comunicare cu celălalt, ar fi mărturia 

vie a unui încercări involuntare, continue, de anamneză. Când Blaga 

vorbește despre incongruenţa fatală dintre lumea concretă şi lumea 

noţiunilor abstracte, despre setea de a restaura congruenţa între 

concret şi abstract, se poate înţelege de aici că odinioară, în illo 

tempore, nu exista diferenţa concret versus abstract, ceea ce 

înseamnă că totul era „concret”, real, în sensul că în locul situaţiei de 

comunicare (a faptului că lumea abstractă, a noţiunilor despre lume, 

dublează lumea concretă) exista situaţia de comuniune. Și ne 

întrebăm: când cineva descrie niște rândunele aşezate pe firele de 

telegraf ca „note pe un portativ” (exemplul dat de Blaga), de ce, sub 

presiunea incongruenţei fatale dintre concret şi abstract, din 

multitudinea de alegeri posibile, sare în ochi tocmai această expresie? 

E ca și cum, cufundat în substanța revelatoare a limbajului, negativul 



Fundamente filosofice ale artei ca joc și existență întru mister             71 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 65-83. 

inconștientului ar fi revelat o preocupare muzicală, ca și cum 

memoria ar fi ceva la care experienţa ne învaţă să avem acces prin 

facultatea vederii interioare numită „imaginație”. 

Actualizarea unui moment trecut este o experienţă 

circumscrisă de toate caracteristicile prezentului și devine un prezent 

al memoriei când amintirea ne absoarbe cu totul, ne abstrage de la 

realitatea cotidiană pentru a ne cufunda în „realitatea memoriei”. În 

general, raportându-se mereu la propriile amintiri despre lume, omul 

trăiește practic în trecut. El se găsește aproape în permanență în 

interiorul propriei memorii, încât nu mai realizează diferența între 

prezentare (sau ceea ce i se prezintă, ceea ce îi este dat ca un dar) și 

reprezentare ca reconstruire mentală a ceea ce a primit în dar. Ceea 

ce numim prezent este de fapt o reflectare în oglinda memoriei de la 

care nu ne putem lua ochii. Întreaga lume ne slujeşte drept memorie 

în măsura în care, împotrivindu-ne procesului inerţial de a fi 

asimilaţi de lume, suntem în stare să o asimilăm cognitiv în virtutea 

faptului că orice cunoaştere porneşte de la o recunoaştere. Conform 

argumentului socratic9, însăşi experienţa ni se oferă ca un permanent 

prilej de anamneză: în acest sens, C. Noica, în Introducere la Kant 

prin interpretarea lui Heidegger, citează răspunsul lui Heidegger la 

întrebarea cum poate o ființă finită, care deci nu creează existentul, 

să-l întâlnească pe acesta așa cum este el: „(...) ființa finită trebuie să 

cunoască dinainte existentul în alcătuirea ființei lui spre a-l întâlni 

(...)”10 – adică, așa cum o spune Platon prin gura lui Socrate11, văzând 

bunăoară ,,lemne, pietre şi alte lucruri egale”, omului i se trezeşte în 

suflet ideea egalului, care este cu totul altceva decât însuşi lemnul, 

piatra şi celelalte. Altfel spus, lemnele (cu toată varietatea lor) sunt 

totuşi „egale” în virtutea genului lor proxim; la fel pietrele, ori alte 

lucruri, „egale” în esenţa lor. Genul proxim este condiţia sesizării 

diferenţelor specifice, dar care este condiţia sesizării genului proxim? 

Cum am sesiza egalitatea din lucruri dacă nu ar exista, latentă în 

suflet, ideea egalului, a egalului în sine, sau a armoniei în sine, a 

frumuseţii în sine, a binelui în sine? Cum ne-ar mai trezi în suflet 

 
9 Platon, Dialoguri, Fedon, Editura IRI, Bucureşti, 1996, pp. 174-175. 
10 Constantin Noica, Simple introduceri la bunătatea timpului nostru, Editura 
Humanitas, București, 1992, p. 106. 
11 Platon, Dialoguri, Fedon, ed. cit., pp. 174-175. 



72                                                                                   Codrin VASILOANCĂ-SMIRNOV 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 65-83. 

ideea de frumos tot felul de „obiecte”, dacă această idee nu ar exista 

deja în suflet, ca și în lumea ideală, adevărata patrie a sufletului? 

Inepuizabilele combinaţii de forme şi culori cum ar putea deştepta în 

noi ideea de armonie? Oare am putea alege culorile sau formele 

proprii frumuseţii ca să afirmăm că devenim conştienţi de aceasta 

prin intuiţia sensibilă? Iar dacă ne amintim de frumuseţe dincolo de 

avatarul culorii, al formei, al mirosului…, numai ca idee, ca esenţă ce 

nu poate fi contemplată decât de inteligenţă, cârmuitoarea 

sufletului, înseamnă că există o lume a formelor pure, reală, 

imuabilă, eternă, de unde se revendică şi sufletul. Această pre-

cunoaștere trebuie înțeleasă cu sensul pe care i l-a dat Platon, de 

reamintire sau anamneză, subiectul recunoscând – contemplând 

adică în imaginația și în memoria sa – principiul la care participă sau 

întru care devine ceea ce există. Este un deja vu.  

Dacă nu există nici o îndoială că în primii ani de viață umană 

trupul și mediul sunt nediferențiate, atunci conștiința de sine 

înseamnă a avea memorie: adică a nu mai privi lumea nemijlocit, ci a 

o privi oglindit. Dar dacă lumea este în oglindă, atunci ceea ce vedem 

este ceea ce nu mai recunoaștem din ceea ce suntem, iar a 

conștientiza diferența dintre lume și eu înseamnă a ne înstrăina de 

noi înșine. Conștiința de sine să fie cumva simptomul unei amnezii? 

Mitul căderii ne spune că Satanail, iar apoi omul, gândind că 

dumnezeirea și existentul se identifică propriului sine, cad, refulând 

instantaneu acest gând nefericit și continuând a exista ca umbre, în 

uitare de sine și ignoranță. 

Ce înseamnă toate acestea? Înseamnă că imaginația este o 

dinainte cunoaștere, că este memorie, adică, dincolo de spațiu și 

timp, o dimensiune a ființării tuturor celor ce au fost sau vor fi, la 

care avem acces pe baza experienței concrete de viață prin care 

trecem mânați de dorința obscură de a recupera starea absolută, 

chipul, unitatea originară. Dacă memoria nu este experienţă 

acumulată, ci, mai degrabă, este ceva la care experienţa ne învaţă să 

avem acces, atunci, revenind la teoria blagiană a metaforei, cheia 

memoriei oricărei fiinţe cugetătoare este experienţa trăită; deja 

devine evident că această experienţă nu va fi una aleatorie, ci una pe 

care memoria fiecăruia dintre noi o reclamă şi o anticipează, 

impulsionându-ne inconştient să o căutăm – pentru că numai în 



Fundamente filosofice ale artei ca joc și existență întru mister             73 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 65-83. 

această „lumină” aparte, irepetabilă, îi este dat fiecăruia să se 

cunoască pe sine. Această experiență, a developării sau plasticizării 

inconștientului, deci a memoriei personale, rămâne totuși una 

paradisiacă, dat fiind că efectele se regăsesc la nivelul limbii, care 

înregistrează plasticizarea realității în sensul unor abilități de 

comunicare, deci de orientare prin labirintul existențial, abilități 

relevante pentru grup și nu pentru individ. Cu alte cuvinte, la acest 

nivel, individul este prea implicat în logica grupului pentru a se 

produce abstragerea necesară viziunii individuale despre inconștient 

ca memorie, ba chiar ca temei metafizic universal.  

 

Creația ca revelație întru mister 

Abia odată cu ceea ce Blaga numește „mutația ontologică”, 

care lovește individual, asemenea unui virus selectiv, se produce 

revelația existenței întru mister12, revelație al cărei simptom este 

metafora revelatorie și cunoașterea luciferică. Recapitulând: câtă 

vreme omul este orientat către specie, el locuiește în necesitatea de a 

comunica, deci de a abstractiza metaforic plasticizând un fapt prin 

altul; dar când omul, însingurându-se, se întoarce către lume ca 

înspre oglindă, când se miră de faptul de a exista, atunci apare 

metafora revelatorie ca încercare de a exprima misterul existenței:  

 

„Metaforele revelatorii sunt cu totul de altă natură decât cele plasticizante 

pur și simplu, și au cu totul altă origine. Câtă vreme metaforele 

plasticizante rezultă, după cum văzurăm, dintr-un dezacord imanent al 

structurilor spirituale ale omului (dezacord dintre concret și abstracțiune), 

metaforele revelatorii rezultă din modul specific uman de a exista , din 

existența în orizontul misterului și al revelării. Metaforele revelatorii sunt 

întâiele simptome ale acestui mod specific de existență. Nu idealizăm deloc 

situația afirmând că metaforele revelatorii mărturisesc și ele tot despre un 

aspect antropologic, despre un aspect profund, dat deodată cu ființa omului 

ca atare. Cât timp omul (încă nu de tot om) trăiește în afară de mister, fără 

conștiința acestuia, într-o stare neturburată de echilibru paradisiac-

animalic, el nu întrebuințează decât metafora plasticizantă, cerută de 

dezacordul dintre concret și abstracțiune. Metafora revelatorie începe în 

momentul când omul devine în adevăr om, adică în momentul când el se 

așază în dimensiunile și în orizontul misterului”13.  

 
12 Lucian Blaga, op. cit., p. 355. 
13 Ibidem, p. 355. 



74                                                                                   Codrin VASILOANCĂ-SMIRNOV 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 65-83. 

 

Dezacordul imanent al structurilor spirituale ale omului, 

dezacord între ceea ce omul recunoaște drept lucruri, prin filtrul 

aprioric al intuiției sensibile, și abstractul reprezentărilor sale 

conceptuale despre lucruri, îl interpretăm ca pe o amnezie, ca pe o 

ruptură între memorie și realitatea obiectivă, ruptură în contextul 

căreia asocierile spontane ar fi, în termenii tehnicii fotografice, 

developări ale „negativului” în soluția revelatoare a limbii vorbite. 

Prin această ipoteză, descriem situația omului vorbit de limba sa, 

acesta intrând în zodia cunoașterii luciferice și a existenței întru 

mister abia din momentul în care ajunge să își vorbească limba. Abia 

din acel moment (din care instinctul de a fi a fost dublat și surclasat, 

înăbușit, de mirarea de a fi), omul locuiește în orizontul misterului; 

iar ceea ce face pentru a supraviețui, capacitatea sa de a plasticiza, 

adică de a face lucruri utile, de a se agăța de peretele vieții asemenea 

oricărei alte viețuitoare, este integrat într-o arhitectură revelatorie, 

într-un demers teleologic. Din acel moment de trezire ontologică, 

aproape orice activitate umană se finalizează ca interogație de natură 

revelatorie adresată spiritului universului, sub formă de mit, sau de 

orice altă creație, în piatră, sau în sunet, sub forma oricărei teorii 

filosofice ori științifice. Comentând această natură din perspectiva 

creațiilor poetice ale unui Hölderlin sau Eminescu, Blaga 

concluzionează: 

 

„Cuvintele limbajului poetic devin deci revelatorii prin însăși substanța lor 

sonoră și prin structura lor sensibilă, prin articularea și ritmul lor. Ele nu 

exprimă numai ceva prin conținutul lor conceptual, ci devin revelatorii prin 

însăși materia, configurația și structura lor materială. Limba poetică nu 

întrebuințează cuvintele numai pentru darul lor expresiv-conceptual, ci și 

pentru unele virtuți latente ale lor, pe care numai poetul știe să le 

actualizeze. Aceste virtuți țin de substanța sonoră și ritmică ca atare. 

Cuvântul poetic este în materialitatea sa desigur altceva decât o stare 

emotivă sau un gând, dar el prezintă tocmai în materialitatea sa și ceva 

analogic stării emotive a gândului. Limbajul poetic este prin urmare prin 

latura sa materială, ritmică și sonoră ca atare, ceva metaforic”14.  

 

Se observă că accentul cade pe caracteristicile materiale ale 

cuvintelor (substanță sonoră, structură, ritm), ca și pe faptul că 

 
14 Ibidem, pp. 397-398. 



Fundamente filosofice ale artei ca joc și existență întru mister             75 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 65-83. 

materialitatea reflectă analogic starea emotivă a gândului, universul 

afectivității și sensibilității omenești, ca un mediu de rezonanță. Prin 

simpla amprentare a mediilor în mijlocul cărora trăiește, omul le 

transformă în limbaj poetic revelator pentru că intenția cu care le 

atinge nu mai este doar aceea a simplei nevoi de adaptare, a nevoii de 

a se sprijini, ca orice altă viețuitoare, pe lumea care îl conține, ci 

aceea de a o depăși – omul atinge pereții lumii sale cu sentimentul 

prizonierului căutând o cale de a birui cenzura instituită de Marele 

Anonim, temeiul absolut al filosofiei lui Blaga.  

Cu metaforele revelatorii, omul intră în zodia jocului cu ființa 

pentru a nu mai înceta să caute ceea ce a găsit deja, pentru a imagina 

fără încetare teorii despre misterul lumii, suspendând fără încetare 

înțelesuri și proclamând altele15; adică, așa cum fac copiii în jocul lor, 

care investesc lucrurile, în general tot felul de resturi, cu semnificații 

inedite, după cum primul o va fi observat părintele antropologiei, Leo 

Frobenius, în cartea sa Paideuma, căruia Blaga îi datorează, în ciuda 

pozitivismului aceluia, sămânța ideii de inconștient amprentând 

stilistic realitatea, ca dimensiune paideumatică, demonică, 

cosmotică, vie.  

 

Arta ca inițiere întru libertate 

 

În încheiere, vom reevalua conceptul de artă din perspectiva 

celor câștigate prin discuția conceptelor blagiene, începând prin a 

rezuma exemplara plăsmuire a mitului nostru fondator, pentru 

relevanța sa din punctul de vedere al conceptelor de mister, creație și 

de joc, concepte pe care le dorim explorate în acest eseu, nu înainte 

de a reaminti că, pentru Blaga, simpla existență întru mister are darul 

de a transforma universul în limbaj revelatoriu: „Rolul pe care în 

poezie îl are limbajul revine în sculptură materiei și volumului, în 

pictură pastei, liniei formelor, în arhitectură masei tectonice și 

organizării spațiului. Rămâne un miracol această virtute a materiei 

de a colabora atât de hotărâtor la revelarea misterelor, proces a cărui 

inițiativă stă în puterea artistului. (...) Plăsmuirea în latura sa pur 

materială, devine prin chiar aspectele ei neînglobate într-o 

 
15 Ibidem, pp. 354-355. 



76                                                                                   Codrin VASILOANCĂ-SMIRNOV 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 65-83. 

semnificație conceptuală o metaforă revelatorie. În punctul 

tangențial cu artistul, materia dobândește, în toate artele, o secretă 

funcție metaforică. (...) Substanța obiectiv întruchipată a creației de 

cultură de orice natură este în ultimă analiză, și într-un fel oarecare, 

totdeauna metaforă revelatorie”16.  

Așadar, conform acestui mit (iar mit nu înseamnă nicidecum 

ceva fals, ci, așa cum atât Blaga, cât și Mircea Eliade o arată, mitul 

reprezintă echivalentul în cheie analogică a teoriei științifice, cu 

deosebirea că în vreme ce „mitul asimilează aparențele concrete 

întocmai, viziunile științifice tind să li se substituie”, de unde și 

natura lor falsificabilă) povestit în Cartea Facerii17, lumina din ziua 

întâi a Creației nu are altă sursă decât porunca divină „Să fie lumină”, 

rolul ei fiind de a despărți (sau, cum o spune Sorin Dumitrescu, de a 

încrătima), de a impune o discontinuitate în ceea ce era „întunericul 

de deasupra genunii”. Manifestându-se Dumnezeu ca „lumină”, a fost 

„dimineață”, apoi „seară” – ziua întâi; apoi din nou seară și dimineața 

zilei a doua a Creației, o modulație în tonul întunericului, o 

schimbare de frecvență sonoră repetată și urmată de altele adăugate 

diapazonului Creației până în ziua a patra când, odată cu crearea 

luminătorilor cerești, modulația este copleșită de ritm. Întunericul 

sau nota fundamentală este echivalent nimicului până la 

manifestarea lui Dumnezeu ca lumină, lumina necreată, care 

revelează „întunericul”, „nimicul”, „lumina”, precum și nuanțele 

„seară” și „dimineață”. Lumina dintâi e o modulație a notei 

fundamentale: dacă sunetul luminii ar fi fost continuu, nemodulat, 

atunci nu ar fi avut loc nici o creație, ci doar înlocuirea întunericului 

cu lumina, a unei note, cu o alta, nimic altceva nu s-ar fi petrecut. 

Creația rezultă din frecvența pulsatorie a manifestării luminii, iar mai 

târziu, începând cu ziua a patra, este revelată ca atare prin ritmurile 

cosmice ale luminătorilor cerești al căror patern are rolul activării 

conștiinței de sine și al revelării corespondenței analogice între 

principiul sau logosul universal și cel omenesc. Pe baza acestei 

analogii primordiale se întemeiază cultura, care este dia logos.  

Ceea ce fascinează la o lucrare de artă autentică (pe care o 

simțim vorbită natural) nu este atât ceea ce vedem, cât ceea ce 

 
16 Ibidem, pp. 399-400. 
17 Biblia, Anania, cf. https://biblia-online.ro/ 



Fundamente filosofice ale artei ca joc și existență întru mister             77 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 65-83. 

presimțim. E ca într-un joc în care știm că l-am găsit pe cel ascuns 

înainte chiar de a-l fi văzut, și anume cu toată ființa noastră. „Nu poți 

scoate din materialul sensibil frumosul decât pentru că-l deții 

dinainte. Nu m-ai căuta dacă nu m-ai fi găsit este, spune Noica, 

actul estetic însuși”18. De pildă, în opinia noastră, supra-realitatea i s-

a impus lui Platon ca o necesitate logică în momentul în care și-a dat 

seama că Eros este sărac (moment portretizat în Banchetul19, unde, 

convivii deja aduc laude zeului Eros, așa cum o cerea tema 

banchetului, în vreme ce Socrate stă neclintit, afară, într-o firidă, 

adâncit în sine) odată ce caută mereu frumusețea, adică ceea ce nu 

are, iar pe de altă parte i s-a impus ca necesitate morală în momentul 

în care și-a dat seama că Eros e muritor odată ce experiența posedării 

frumosului îl epuizează, singura salvare constând, pentru omul 

animat de Eros, în posedarea frumosului absolut, supra-real. Așadar, 

Platon nu teoretizează în gol, ci caută și găsește soluții impuse de 

însăși condiția umană, de necesitățile acesteia; ca victimă a unui 

labirint existențial, filosoful caută și găsește ieșirea. Dorul sau nevoia 

de iubire manifestată ca dorință de a poseda frumusețea lucrurilor și 

a ființelor i se impune lui Platon ca un dat irațional, ca o realitate nu 

mai puțin apriorică decât structura categorială kantiană. Sentimentul 

iubirii ne provoacă să trecem de la multiplu la unu. Nu inteligența, ci 

iubirea dă viață spiritului nostru și ne provoacă setea de filosofie. 

Eros este de fapt tatăl filosofiei. Iubirea nu este prin urmare scopul 

unei vieți fericite, ci, dimpotrivă, începutul, actul inițiatic al gândirii. 

Nu filosofia va explica ce este iubirea, ci iubirea va explica ce este 

filosofia și, prin extensie, arta, în măsura în care este practicată 

filosofic, ca o cale de cunoaștere a adevărului.  

Într-adevăr, nu căutarea definește arta (cel puțin nu căutarea 

bezmetică), ci faptul de a găsi (căutarea vizionară, întemeiată pe 

intuiția frumosului ca temei al plăcerii omenești și al bucuriei), căci 

arta este gest revelator de sine, sau nu este. Andrei Tarkovski, în 

cartea sa auto-biografică intitulată Sculptînd în timp, referindu-se la 

ce este și ce nu este artă în contemporaneitatea secolului XX, spune:  

 

 
18 Constantin Noica, Devenirea întru ființă, Humanitas, București, 1998, p. 73. 
19 Platon, Banchetul, Humanitas, București, 2011. 



78                                                                                   Codrin VASILOANCĂ-SMIRNOV 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 65-83. 

„Nu e nimic mai absurd decât cuvântul căutare aplicat operei de artă. El 

este acoperit de slăbiciune, gol interior, lipsa adevăratei conștiințe 

creatoare, orgoliu gratuit. (...) Arta nu e știință ca să-ți permită să faci 

experimente. (...) O remarcă deloc lipsită de interes despre acest subiect îi 

aparține aceluiași Paul Valery: Ei (unii dintre pictorii contemporani lui 

Degas) au încurcat exercițiile cu creația și au transformat în scop ceea ce 

ar fi trebuit să fie doar mijloace. Și acesta este modernismul. (...) Într-

adevăr, arta celei de-a doua jumătăți a secolului al XX-lea a pierdut 

misterul. În zilele noastre, artistul a început să vrea recunoaștere imediată 

și deplină (...). (...) este greșit să crezi că metoda poate deveni sensul și 

scopul artei. (...) Dar ce înseamnă experimentul în artă? Să încerci și să vezi 

ce rezultă? Dar, dacă nu iese nimic, atunci nu ai ce vedea (...). (...) opera de 

artă poartă în ea integritatea și perfecțiunea estetică și vizionară asupra 

lumii – acesta este un organism capabil să trăiască și să se dezvolte după 

propriile reguli. Se poate oare vorbi despre experiment în cazul nașterii 

unui copil? E lipsit și de morală, și de sens. (...) Mi se pare amuzant că 

atunci când Picasso a fost întrebat despre căutarea sa, el a răspuns ingenios 

și precis, evident iritat de întrebare: Eu nu caut, eu găsesc”20. 

 

Arta, în orice formă a ei, este jocul de a transfigura 

constrângerile scenariului inițiatic în libertate (a trece dincolo), în 

care conștiința imaginativă sau artistică își produce propria realitate. 

Miturile cosmogonice ne confruntă cu imaginea creatorului absolut 

care nu face ceea ce face în funcție de anumite imperative, căci el 

singur este imperator, ci, într-o totală libertate, face lumina, cerul și 

pământul, despre care, în fond, noi nu știm ce sunt. Raționalitatea 

din lucrurile creației reflectă relația microcosmos-macrocosmos 

dintre om și univers, dar fiecare lucru al creației, în sinea lui, este în 

fond ceva cu totul gratuit, de-o sălbăticie absolută, în fața căruia 

rațiunea nu poate fi decât înspăimântată – frumusețea, ca atribut 

divin, este înspăimântătoare.  

Artistul la rândul său se implică în jocul său prin ritual 

(premisele artei sale) astfel trecând de la profan și predictibilitate la 

libertatea sacră a lucrurilor impredictibile și unice, irepetabile, prin 

animarea conștiinței imaginative. O lucrare de artă nu este frumoasă 

pentru că reprezintă ceva, ci în primul rând pentru că, dincoace de 

orice referențialitate, se naște ceva din nimicul unei materialități 

precare și a dorului de ființă.  

 
20 Fragment preluat din Observator cultural, nr. 1195 (935) 14-20 februarie 2024, 
p. 11. 



Fundamente filosofice ale artei ca joc și existență întru mister             79 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 65-83. 

Cu adevărat, lumea renaşte prin joc. Demonicul, explică L. 

Frobenius21, nu este o manifestare a instinctului jocului, ci factorul 

creator în sine, lipsa de inhibiţii, libertatea însăşi, condiţie necesară a 

creaţiei. Procesul receptării senzoriale a obiectelor-fapte la omul-

copil este sinonim cu o povestire în imagini vizuale, sonore, tactile, 

olfactive, o povestire vie, care se povesteşte pe sine invadând sufletul 

copilului. Trupul şi lumea nu sunt diferenţiate la început, când nu 

există conştiinţă a eului, ci împreună alcătuiesc lumea. Freud: ,,Nu 

încape nici o îndoială că în punctul de plecare al evoluţiei mentale nu 

există nici o diferenţă între eu şi lumea exterioară”22. În starea 

infantilă, materialul faptic este acumulat în mod firesc, 

nesistematizat. Mai târziu, odată cu maturizarea (care este căderea 

din eternitate repetată cu fiecare individ), acest material este 

raţionalizat, iar faptele raţionalizate, mult prea condiţionate de 

semnificaţia lor, care se relevă numai în sistem, mult prea definitive 

în semnificaţia lor pentru ca demonicul să le mai poată insufla un alt 

destin, limitează drastic creativitatea. Copilul, iar mai târziu artistul, 

preferă mai degrabă resturi de obiecte obiectelor întregi, preferă 

posibile părţi ale unui întreg, care să nu contrazică prin evidenţa lor 

referenţială rolul distribuit de paideuma infantilă. Faptele acumulate 

sunt seminţe, germeni căzuţi în pământul stării infantile; din aceste 

seminţe germinează cu totul altceva decât ne-am putea aştepta sau ar 

trebui – copilul nu ştie ce ar trebui, şi această paradisiacă ignoranţă 

este condiţia libertăţii, este chiar libertatea: a fi răpit din puterea 

propriei memorii pentru a avea experiența indicibilă a ființei. În jocul 

său, copilul, de la un moment dat, nu mai vede, nu mai aude (pentru 

a-l trezi e nevoie să se strige, să se recurgă chiar la gesturi fizice, cu 

riscul de a-i provoca un șoc, la fel ca atunci când ar fi trezit dintr-un 

somn profund) decât lumea jocului său, acolo unde el este tot ce vrea 

să fie, unde nimeni din afara cercului său magic nu are acces, decât 

prin inițiere. 

 
21 Leo Frobenius, Paideuma, Editura Meridiane, București, 1985, pp.103-104. 
22 Sigmund Freud, Introducere în psihanaliză. Opere Esențiale, vol. 1, Editura Trei, 
București, 2010, p. 98. 

 



80                                                                                   Codrin VASILOANCĂ-SMIRNOV 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 65-83. 

La fel în artă, care nu este reprezentare a unor anumite lucruri 

decât în aparență – în esență, arta este revelare a capacității omenești 

de a vedea, este restituire a acestei capacități de a vedea: pentru că 

ceea ce fascinează la fructele pictate de un Cezanne, de pildă, nu este 

asemănarea lor cu niște fructe, ci faptul subtil că, sub aparența 

conceptuală a unor fructe, sub acest cer inevitabil al experienței 

noastre conceptuale, putem vedea ceva care, deși seamănă cu niște 

fructe, nu sunt de fapt fructe, ceva despre care de fapt nu știm ce 

sunt, ceva care ne fascinează tocmai prin ineditul absolut, ceva 

extrem de erotic îndată ce înțelegem să înlăturăm vălul conceptual și 

iluzoriu care învăluie orice realitate împiedicându-ne să-i percepem 

nuditatea ontologică și primordială. Aceasta nu e o pipă nu înseamnă 

că ceea ce vedem este de fapt imaginea unei pipe, ci înseamnă că 

vedem ceva care n-ar trebui confundat cu o pipă pentru că, de fapt, 

nu ar trebui confundat și redus la un semn lingvistic menit a trimite 

către o referențialitate obiectivă; înseamnă că ceea ce ne umple 

vederea este acoperit instantaneu de mintea noastră cu un văl 

conceptual datorită fricii de necunoscut. Pentru că, dacă ar fi o pipă, 

atunci ar trebui să putem fuma din ea; dacă este un semn care indică 

o pipă, atunci e un semn de circulație, nu artă, care ar trebui să ne 

îndrume către salonul fumătorilor de pipă; dar dacă este artă, atunci 

vom accepta că nu știm ce este și o vom privi așa cum se cuvine, ca pe 

mărturia unei alterități absolute, ca pe altceva decât ca pe o umbră a 

propriei noastre existențe.  

Pentru orice om trecut de vârsta copilăriei, arta este șansa de a 

vedea pur și simplu. Ca oameni maturi, nu vedem decât ceea ce 

credem că vedem, decât imaginea conceptuală despre realitatea 

respectivă, trăind de fapt într-o lume a reprezentărilor despre lume, 

iar nu în lumea ca atare. Mintea, adevăratul nostru ochi, nu vede 

decât ceea ce a ajuns să cunoască, respinge starea de mirare 

cenzurând-o și refulând-o sub covorul prejudecăților despre lume. Ca 

ființe sociale dependente de un limbaj, ajungem să fim foarte repede 

prizonierii limbajului, ca într-o închisoare din care numai poeții sau 

hermeneutica ne mai pot ajuta să evadăm.  

Scopul hermeneuticii este, în mod paradoxal, eliberarea de 

sens. Hermeneutica este infinită doar dacă o transformăm din mijloc 

în scop. Hermeneutica de dragul hermeneuticii este ca și cum am 



Fundamente filosofice ale artei ca joc și existență întru mister             81 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 65-83. 

evada din închisoarea conceptuală a limbajului și a reprezentărilor 

despre realitate mărind la nesfârșit închisoarea. A hermeneutiza o 

operă de artă nu ar trebui să se înțeleagă ca o valorizare pozitivă de 

tipul aceasta este aceasta, ci ca o valorizare negativă de tipul aceasta 

nu e nici aceasta, nici aceasta, nici asta, nici altceva, așa încât, după 

ce ne-am eliberat de orice semnificație pozitivă posibilă (așa cum 

rostim câte un cuvânt de atât de multe ori încât, odată eliberat de 

semnificația sa, ni se vădește straniu și în fond nefamiliar, de parcă l-

am auzi pentru întâia oară), să putem, în fine, să vedem cu adevărat, 

ca pentru întâia oară.  

Un obiect de artă, ceea ce rămâne din travaliul care este de 

fapt arta, indiferent de epoca în care s-a ivit sau de școala care l-a 

produs, indiferent dacă e din categoria formalului sau a abstractului, 

va fi o revelație în primul rând pentru creatorul său, sau nu va fi artă. 

Căci, dacă opera de artă va coincide cu proiectul inițial, cu ceea ce 

artistul va fi avut inițial în minte, atunci nu se va deosebi cu nimic de 

munca unui meșter oarecare, croitor, sau tâmplar – va fi operă de 

adaptare la mediu, proiect încheiat. Ori, opera de artă nu poate fi 

terminată, ci doar abandonată, întreruptă, ca un gest care indică 

revelator absolutul. Orfeu este artistul care încearcă să o aducă la 

lumină pe Euridice, iar opera de artă este lumea așa cum se vede și se 

simte de către Orfeu cel fericit că o va aduce la lumină pe Euridice. 

Când Orfeu își întoarce privirea de la lume la frumusețea pură, atunci 

gestul său revelator se întrerupe, iar lucrarea sa abandonată nu mai 

poate fi decât oferită lumii.   

Și, așa cum artistul, în travaliul său, caută, mai degrabă 

inconștient decât conștient, de fapt, să se elibereze de tot ceea ce vine 

justificativ în întâmpinarea gestului său creator minând acest gest cu 

semnificații de multe ori seducătoare, viciindu-l, domesticindu-l, 

reducându-l la cutare sau cutare concept, sau valoare, tot așa 

receptorul artei ar trebui să caute a-și elibera percepția de ispita 

oricărui orizont interpretativ, a oricărei fundături conceptuale sau 

axiologice, care reduce obiectul de artă la un vehicul semnificativ cu 

nimic diferit în esență de oricare alt semn specific unui cod oarecare 

de comunicare. Dacă sensul obiectului de artă este să stea prin el 

însuși, ontologic autonom, avându-și finalitatea în sine și nu dincolo 

de ceea ce este ca obiect, atunci chiar și în cazurile în care o asemenea 



82                                                                                   Codrin VASILOANCĂ-SMIRNOV 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 65-83. 

referențialitate este evidentă, mai ales în aceste cazuri, receptorul 

trebuie să facă efortul să îndepărteze acest văl al semnificației 

aparente cu care experiența sa învăluie cutare natură moartă, sau 

cutare portret, sau cutare peisaj, și să încerce să recepteze ceea ce 

vede așa cum omul primordial va fi receptat lumea în illo tempore, 

așa cum copilul receptează liber și viu ceea ce-l înconjoară, într-un 

joc de-o poeticitate cu totul gratuită.  

Creaţie înseamnă devenire, iar devenire înseamnă recapitulare 

– venim din ființă ca predicație despre ființă prin chiar faptul 

ființării, deci suntem întru ființă, întru voința de a fi, care le animă pe 

toate, dar nu ca o fatalitate așa cum înțelegea Schopenhauer, ci ca un 

dar euharistic, sacrificial, întru care a te împărtăși înseamnă a 

dobândi ființă, adică realitate, sacralitate. Termenul „sacrificium” 

desemna inițial actul ritualic de „a oferi ceva divinității” printr-o 

jertfă, un obiect sau o viață, ca ofrandă către o entitate divină. Fără 

sacrificiu și jertfă, se iese din logica rituală a creației. Fără jertfa 

sacrificială, intervine amnezia în raport cu menirea omului: omul se 

idiotizează (devine din căutător un consumator, adică un maț) căzând 

din ciclul morților și învierilor inițiatice. Creația însăși este un 

sacrificiu de sine. A ieși din sine și a te investi, a te cheltui întru ceva 

este un sacrificiu. A ieși din sine înseamnă a te manifesta. Pasul de la 

non-manifestat la manifestat presupune ceva sacrificat, de obicei 

ceva din propria ființialitate, ceva fără de care starea de nimic nu ar 

putea fi depășită.  

Nu în ultimul rând, ceea ce impresionează în artă este 

întâlnirea imposibil de anticipat teoretic prin efectele ei a unui alt fel 

de a percepe realitatea, adică a unui alt mod de a fi. Arta este revelare 

a alterității absolute. Certitudinea prezenței și a realității altuia este 

singura trăire umană cu adevărat reconfortantă, izbăvitoare de 

coșmarul refulat al subiectivității și singurătății, alături de experiența 

iubirii și a urii intense. Omul încearcă să își dovedească sieși că există 

– este motivația sa profund inconștientă. Când ne place un exemplu 

de artă, de fapt trăim în subconștient un oftat de ușurare că ceva real 

există dincolo de propria subiectivitate. Pentru că teama ca realitatea 

să nu fie decât o iluzie este cea mai veche refulare și probabil motivul 

căderii primordiale.  

 



Fundamente filosofice ale artei ca joc și existență întru mister             83 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 65-83. 

BIBLIOGRAFIE:  

 

Blaga, L., Trilogia culturii, Editura Humanitas, București, 

2018; 

Blaga, L., Trilogia cunoașterii, Editura Minerva, București, 

1983; 

Eliade, M., Tratat de istorie a religiilor, Editura Humanitas, 

București, 2013; 

Eliade, M., Istoria credințelor și a ideilor religioase, Editura 

Univers Enciclopedic, București, 2000; 

Freud, S. Introducere în psihanaliză. Opere Esențiale, vol. 1, 

Editura Trei, București, 2010; 

Frobenius, L., Paideuma, Editura Meridiane, București , 1985; 

Gadamer, H. G., Actualitatea frumosului, Editura Polirom, 

Iași, 2000; 

Noica, C. Simple introduceri la bunătatea timpului nostru, 

Editura Humanitas, București, 1992; 

Noica, C. Devenirea întru ființă, Editura Humanitas, 

București, 1998; 

Platon, Banchetul, Editura Humanitas, București, 2011; 

Platon, Phaidros sau Despre frumos, Editura Humanitas, 

București, 2011; 

Reale, G., Istoria filosofiei antice, Editura Galaxia Gutenberg, 

Târgu-Lăpuș, 2022; 

Tarkovsky, A., Observator cultural, nr. 1195 (935) 14-20 

februarie 2024; 

Tatarkiewicz, W., Istoria esteticii, Editura Meridiane, 

București, 1978. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



84                                                                                   Codrin VASILOANCĂ-SMIRNOV 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 65-83. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


