TIulian GRIGORIU!

Orice filosofie este o poetica (I1I)

Principiul relativitatii in metapoetica

5

Every philosophy is a poetics (II)
The principle of relativity in metapoetics

Abstract: The article argues that the major forms of knowledge-science,
philosophy, the sacred, and the arts-are constitute forms of poetics, that is,
language games that possess ontological status, whose identity is preserved
through conceptual deformation and regeneration. The starting point is the
distinction between stable and unstable thinking: science and the sacred produce
stability (through verification and revelation, respectively), philosophy seeks
stability through intellectual intuition, and poetry cultivates creative instability.
This architecture is connected to a formulation of the "principle of relativity in
thought" which is responsible for preserving the identity of the rational approach at
the cost of conceptual deformation and transformation, but also for diversification
of poetics, in any creative and instituting act, language and reality are mutually
born. To apply the metapoetic principle, a classical lineage of the Logos is
reconstructed (Parmenides, Gorgias, Heraclitus, Platonism, and Stoicism), then it
is shown how in modernity, the same poetics emerges as polarized around the
problem of nature and the preservation of the ego, of the individual.

The principle of relativity is further applied in the cases of Hume (the
dissolution of the ego in perceptions), Kant (apperceptive unity and temporal
schematism), Nietzsche (the grammatical fiction of the subject), Husserl
(noesis/noema, protention/retention), Bachelard (the material imaginary and the
poetic function of language).

German idealism with Fichte and Schelling, as well as the Leibniz-
Whitehead relationship (which will be explored in depth in a future series) give the
principle of relativity a new dynamism, related to ontology, preservation, and the
primary role of the ego in the birth of order from instability.

1 Senior Lecturer, PhD, ,Dunirea de Jos” University of Galati, Romania,
iulian_ grigoriu@yahoo.com.

Analele Universititii Dundrea de Jos din Galati, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108.



86 TIulian GRIGORIU

Mental space appears as a place of poetic translation between the sensible
and the intelligible, the principle of relativity becomes a unifying scheme for the
relationship between form and deformation, stable and unstable, concept, object,
subject, and experience. In the metapoetics presented, the principle constitutes a
signifier of active factors that dominate all levels, from the physical and material to
the biological, mental, and metaphysical. The principle of relativity in cognition
shows only that it mirrors an ontological counterpart. This counterpart may appear
as a unified physical field or as an active metaphysical vision.

It can be observed that the metapoetic principle metamorphoses with each
poetics in order to express the preservation of an entity, phenomenon, or process at
a logical and formal ontological level.

Keywords: Poetics, the metapoetic principle in thought, stable/unstable thought,
Logos, interrogation, ego, physical/mental space, identity through transformation.

INTRODUCERE

Asa cum am aratat si cu alte ocazii2, prin Poetica inteleg mai
mult decat o conceptie generala despre poezie, sau despre un aspect
ocazional al lumii. Din specia poeticilor fac parte Filosofiile,
Matematicile cu Stiintele si aplicatiile lor, revelatiile Sacrului, cu
formele lui de obiectivare religioasa, Artele sub toate manifestarile
lor. Argumentul minimal e ca toate acestea sunt forme de limbaj,
jocuri specifice de limbaj, fara sa exclud de aici alte poetici artistice,
estetice sau activitati de tip practic (meserii). La origine, poiein
insemna: principiu activ, actiune, arta productiva, poetica.

Poiesis, creatie, productie, poetes reprezenta pe cineva care
face, edificd ceva; deci putem sd spunem, impreund cu Holderlin
preluat de Heidegger, in ciuda vremurilor nepoetice, ca ,Plin de
merit, dar in mod poetic locuieste omul pe acest pamant”s.

2 Ideile de aici au fost prezentate in conferintele: 2023, 25 aprilie, Colocviile FIFT,
Asemanari de familie. Filosofie si poezie, Facultatea de Istorie Filosofie si Teologie,
Galati; 2023, 16 iunie, Conferinta FiFT, Limbaj si Cunoastere. Filosofie si Poezie
International Conference History, Spirituality, Culture Dialogue and Interactivity,
oth edition, Galati; 2023, 30 iunie, Festivalul international de poezie ,Poezia port la
Dunare”, Atelier literar, Legatura dintre filosofie si poezie, Biblioteca ,V.A.
Urechia”, Galati.

3 Versul lui Holderlin face parte din poemul In azurul senin, scris in 1808 si aparut
postum in anul 1952. Heidegger il citeazi cu mai multe ocazii, cum ar fi in

Analele Universititii Dundrea de Jos din Galati, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108.



Orice filosofie este o poetica (I 87

Sa admitem ca am stabilit ca Filosofia, Stiintele, Sacrul sunt
limbaje specializate, fondate pe limbajul natural, prin excelenta,
poetic (indiferent daca adoptam teorii realiste sau conventionaliste),
deci pot sustine ca toate acestea ar fi poetici.

Speculatia filosofica pleaca de la o realitate si cauta sa
formuleze o interogatie ca numitor al tuturor celorlalte, confirma si
formuleaza variante ale unui principiu de relativitate a gandirii, s
promite anumite pozitionari fata de limbaj si cunoastere pe care le
numesc poetici si care ar trebui sa aiba acoperire sau pondere si in
vorbire si in realitate. Lumea se afld intr-o exprimare continua, si pe
baza principiului de relativitate in gandire, vom incerca sa cautam si
sa punem ordine in diversele ei forme de expresie.

Intrebarile fundamentale de ordin ontologic si metafizic sunt
cateva; la intrebarea ,De ce?” nu raspunde nicio poetica, la ,,Ce?” se
straduiesc sa raspunda stiintele si filosofia, calea cea mai practicabila
pentru toate poeticile, fiind aceea deschisa de ,,Cum?” Nu trebuie
trecutd cu vederea deschiderea adusa de ,Cine?”, proprie poeziei,
artelor, filosofiei, si mai ales sacrului.

e

1. GANDIRE STABILA SI GANDIRE INSTABILA

Pentru a avea un teren sub picioare, voi pleca de la conceptul
de gandire asociat cu diferitele domenii ale activitatii umane:

Stiinta e gandire stabild provenita din experienta si ratiune

Sacrul e gandire stabila provenita din revelatie si irationala

Filosofia tinde catre gandire stabild, pornind de la un tip de intuitie
intelectuala

Poezia e gandire instabild sau chiar non-gandire, muzica articulata
Gandirea stabila provine din gandire instabila

Toate formele gandirii au la bazd un act poetic originar de
alternanta intre contrarii, de initiere, transformare si fixare a unui
dat inca necunoscut, neorganizat, neactualizat. Claude Shannon, in A

conferinta omonimé versului citat din 1951, inclusd in Martin Heidegger, Vortrdge
und Aufsdtze, editia 77, Pfullingen, Neske, 2000.

Analele Universititii Dundrea de Jos din Galati, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108.



88 TIulian GRIGORIU

Mathematical Theory of Communication (1948)4, defineste
informatia ca o functie logaritmica a probabilitatii: I = — log2(p)

Cu cat un eveniment este mai improbabil, cu atat informatia
pe care o aduce este mai mare. In limbaj filosofic, putem spune ci
instabilul este sursa cunoasterii. Ordinea se naste din neprevazut.
Shannon, fira intentie metafizica, formuleaza o lege poetici a
ratiunii. Stabilitatea (informatia) este expresia matematica a
instabilitatii (entropiei). Adevarul apare din haos, nu impotriva lui.
Prin urmare, si matematica, forma suprema a gandirii stabile, se
intemeiaza pe o poetica a incertitudinii.

Dimpotriva, Edgar Allan Poe, in Sonet catre Stiintas deplange
conditia poetului, cel care confruntat cu chipul scrutator al stiintei,
comparat cu un vultur, nu mai poate ,cauta in ceruri giuvaiere”. Poe
adreseaza aici un repros liric stiintei, personificata ca o divinitate
rece, ,true daughter of Old Time”, care a distrus visul si misterul.
Citez inceputul:

»otiintd, fiicd-a timpului batran,

Sub ochii-ti scrutatori totul se-abate,

Smulgi inima poetului din san,

Vultur cu-aripi de grea realitate!” trad. Dan Botta.

Poemul lui Poe anunta criza modernitatii, triumful calculului
asupra sacrului. Poetul devine simbolul gandirii instabile, cautdtoare
si de multe ori iluzorie, in lupta cu stabilitatea impusa de ratiune, de
multe ori rigida, nelibera.

Gandirea stiintifica este forma cea mai concentrata de gandire
stabila. Ea se intemeiaza pe rationalitate verificabila, pe logica
demonstratiei si a consecintei. Stabilitatea deriva din raportarea
constantd la experienta si la principiul cauzalitdtii. Trebuie observat
faptul ca aceasta stabilitate este temporara si aparenta, asa cum arata
istoria gandirii, intrucat depinde de o serie de conventii teoretice si

4 Claude E. Shannon, si Warren Weaver, The Mathematical Theory of
Communication, University of Illinois Press, Urbana and Chicago, 1998.

5 Edgar Allan Poe, Sonnet - To Science, publicat prima dati in volumul Al Aaraaf,
Tamerlane and Minor Poems, Baltimore, Hatch & Dunning, 1829, in limba roman
apare in Scrieri Alese, Editura pentru Literaturd Universald, traducere de Emil
Gulian si Dan Botta, Bucuresti, 1969.

Analele Universititii Dundrea de Jos din Galati, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108.



Orice filosofie este o poetica (I 89

metodologice, care se pot modifica odata cu schimbarea
paradigmelor. Gandirea stiintifici opereaza prin abstractizare si
masurare, adicd prin reducerea realitatii la ceea ce poate fi
formalizat. Chiar daca doreste sa cuprinda intreaga lume, reuseste sa
descrie in special aspectele ei cuantificabile. De aceea, putem spune
ca stiinta creeaza o lume stabild prin incercarea de suspendare
localizata a instabilului. Ratiunea stiintifica este o poetica a ordinii, o
gramatica a verificabilului.

Gandirea sacrului este stabild prin credinti. In acest sens,
sacrul indreptiteste o forma paradoxald de stabilitate, deoarece
ramane imuabil tocmai pentru ca se sprijind pe ceea ce nu poate fi
rationalizat. Irationalul, mai exact suprarationalul, devine aici, sursa
de certitudine. Stabilitatea sacrului tine de aceea a absolutului care
nu cere demonstratie. Prin revelatie, omul este descoperit de adevair,
nu invers. Aceastd forma de gandire se caracterizeaza printr-o
coerenta transversala (verticala), care dincolo de fapte, se manifesta
prin trdire si interiorizare.

Gandirea filosoficd provine dintr-o cdutare permanentd a
echilibrului dintre ratiune si intuitie. Impulsul filosofic porneste cu o
interogatie, o meditatie, un gest poetic si se organizeaza apoi
conceptual. Intuitia intelectuald tine de acel moment de revelatie
rationala prin care ganditorul percepe ordinea lumii fara mijlocirea
simturilor.

De la Platon si Plotin pand la Bergson si Husserl, aceasta
intuitie este descrisa ca o cunoastere prin participare, si ulterior prin
argumentare. Filosofia se apropie astfel de sacrul gandirii, avand ca
diferenta specificd incercarea de a-l1 exprima rational. De aceea,
filosofia este o gandire semistabila care cauta stabilitatea, dar traieste
din nelinistea interogatiei. Poezia se intemeiaza pe viziune. Ea este o
gandire care se manifesta in ritm, imagine, respiratie, si care nu se
supune legilor logice. Instabilitatea ei este vitala, caci prin ea se nasc
sensurile noi. A numi poezia ,muzica articulata” inseamna a
recunoaste ca ea este o forma de activitate care se sprijind in primul
rand pe rezonantd, ca si cum ar fi capabild sa faca adevarul sa se
exprime singur. Poezia constituie expresia pura a libertatii
limbajului.

Analele Universititii Dundrea de Jos din Galati, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108.



90 TIulian GRIGORIU

Trecerea sau transmutatia gandirii instabile intr-o forma de
gandire stabila, o concep ca fiind o lege de filiatie poetico-ontologica.
Orice sistem rational se naste dintr-un act poetic originar, o intuitie,
o revelatie, o imagine. Inainte ca stiinta si devini metodi, ea a fost
mit. Inainte ca filosofia si devini ratiune, a fost viziune. Gandirea
stabila tine deci de cristalizarea unei gandiri instabile, o fixare a
miscarii. Fiecare formula matematica, fiecare concept filosofic
ascunde un moment poetic: clipa in care realitatea s-a lasat pentru
prima oara descoperitd. Stabilitatea poate fi conceputa ca memorie a
unei instabilitati creatoare.

2. FORMA TARE A INTEROGATIEI DESPRE FIINTA SI
CATEVA RASPUNSURI POETICO-FILOSOFICE

Gandirea instabila, pur cautatoare, poetica, sondeaza nefiinta
ca sa spuna ceva despre fiinta (Gorgias), ori se plaseaza in deplinul
fiintei, pentru a o marturisi numai pe aceasta (Parmenide), ori
penduleaza intre fiinta si nefiinta, privind lumea ca pe un proces
incadrat de contrarii care se ating si se genereaza reciproc (Heraclit);
iar tot ceea ce urmeaza in gandire, se asaza in aceste albii.

Cu aceastd constatare, se profileaza forma tare a interogatiei:
cum se face trecerea in realitate, intre nimic si ceva, stabil si instabil,
fiinta si nefiintd, la nivel ontologic, cosmologic, informational? Nu
stim dacd existd un ,dincolo” fata de interogatie, cum aratd, daca se
poate cunoaste si comunica. Exista insa incercari de raspunsuri
neverificabile, diferite de la domeniu la domeniu si de la filosof la
filosof, fiecare deformand in felul lui aceeasi realitate.

2.1. LOGOSUL CA POETICA A ORDINII LUMII

Parmenide este unul dintre cei alesi, rapit fiind si dus, dupa
cum spune in poemul sau, de 10 iepe intelepte, chiar in sanul Fiintei,
chiar la poarta zeitei binecuvantatoare. Cea care ludndu-i mainile
intr-ale ei, 1i sopteste adevarul: numai fiinta existd, si Totul, tot ceea
ce existd este Fiintd. Prin urmare nefiinta nu este si nici nu se poate
vorbi despre asa ceva. Tot ceea ce exista, este Este-le, iar a gandi e
totuna cu a gandi ca este. Totul e un plin de fiinta, si, amplificand

Analele Universititii Dundrea de Jos din Galati, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108.



Orice filosofie este o poetica (I 91

mesajul, intelegem ca suntem condamnati la existentd, faptul ca
suntem ne arata ca am fost si vom fi pentru totdeauna. S nu ne
temem, 1l indeamna zeita pe calatorul binecuvantat, sd nu cidem in
eroarea cailor false si aparente; Nefiinta nu este si nu poate si fie,
acesta este Adevarul!

In tratatul Despre naturd, sofistul Gorgias va emite trei
sentente pe care le va ratifica printr-o demonstratie logica, un
exercitiu de sofism dialectic, mai mult de dragul retoricii, sfidand
evidentele:

Nu exista nimic
Daca existd nu putem cunoaste
Dacd putem cunoaste, nu putem comunica

Aici sta una dintre cele mai puternice poetici ale antichitatii,
miza cazand pe evidentierea limitelor gandirii, non existenta, non
fiinta, aparenta cunoasterii, imposibilitatea comunicarii.

Gorgias anticipeaza reflexivitatea poeticii moderne, pentru ca
demonstreaza prin limbaj inconsistenta limbajului insusi, un discurs
care se intoarce asupra propriei neputinte.

Toti cei care gandesc pozitiv sensul fiintei, cei care se incred
total sau critic in puterea ratiunii, au nevoie de o instanta
ordonatoare, un zeu care si le sustina marturisirea. Le trebuie un zeu
poet, un zeu logos. Principiul rational al lumii este poetic pentru ca
instituie lumea, o face sa fie. Aceasta fiinta este ea insasi o poetica de
explicare a ordinii, o Theorie, o Filosofie.

Heraclit, Platon si Aristotel vorbesc despre Logos, Nous sau
Prima Miscare. Zeul lui Heraclit este acelasi cu puterea de a
armoniza contrariile, ca ratiune universala: ,,nu pe mine, ci pe Logos
ascultand, este intelept sa spui ca totul este unul” ( fr. 50).6 Este oare
aici Heraclit mai putin credincios Unului suprem si zeitei
binecuvantatoare decat Parmenide? Ba bine ca da! Si Parmenide si
Heraclit si Gorgias vorbesc felurit despre aceleasi elemente, dupa

6 Trimiterile la presocratici se fac aici urméand editia Diels Hermann; Kranz
Walther (ed.), Die Fragmente der Vorsokratiker, Akademie Verlag, Berlin , 2001.
In limba romani Presocraticii. Fragmente, doxografii, mdrturii, traducere, note si
studiu introductiv de Alexandru Boboc, Editura Stiintifica, Bucuresti 1993.

Analele Universititii Dundrea de Jos din Galati, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108.



92 TIulian GRIGORIU

cum le modalizeaza si tematizeaza: Fiinta, Nefiinta, substanta,
devenire, Unu, Multiplu, relatie, armonie, contradictie, limbaj,
vorbire, tacere. Ei nu vorbesc diferit, ci felurit despre aceleasi lucruri,
ca 1i cheama Parmenide, Protagoras, Zenon, Socrate, Platon, Gorgias,
Aristotel, Plotin, ori Descartes, Spinoza, Leibniz, Kant, Fichte,
Schelling, Schopenhauer ori Whitehead. Avem aici linia directa a
celor mai importanti filozofi poeticieni de aceeasi factura. Oricat de
opozabili ar aparea, ca sunt idealisti, rationalisti, empiristi sau
procesualisti, toti acesti filosofi pot fi intelesi, retrospectiv, ca
participand la o poetici comuna a Logosului: aceea a ordinii vii a
lumii.

Filosofia greaca si-a inchipuit ratiunea ca pe o poetica
functionala a contrariilor, a autoorganizarii universale, unde trecerea
intre stabil si instabil se face prin participare (methexis) si procesiune
(prohodos). Fiinta Unului se comunica lumii fara a se pierde. Lumea
devine imaginea mobila a eternului (Platon, Timaios, 37 d), sufletul
participa la idei fara a le epuiza. Plotin (Enneade V.1) concepe aceasta
procesiune ca pe o emanatie, tot ceea ce exista este o emisie din Unu,
care ramane neschimbat. Stabilul (Unu, Fiinta) produce instabilul
(lumea) printr-un act de creatie-comunicare-revarsare care depaseste
logica simpla a conservarii si apare ca o transmutatie poetica.

Stoicii identificau sursa inepuizabild cu respiratia rationala a
cosmosului. Logos spermatikos ar fi o energie difuzata (pneuma),
care informeaza materia (Diogene Laertios, VII. 134; Marcus
Aurelius, Meditatii IV. 14). De la Nefiinta la Fiinta, sau/ si de la
Fiinta la Fiinte, prin immanentizare, ratiunea devine principiu fizic,
material. La nivelul logosului, trecerea dintre stabil si instabil
semnifica actiunea unei necesitati de ordin metapoetic, ananke.”
Logosul are functia de factor autoreglator, impune o homeostazie
semanticd universald, raspunde de echilibrul dintre mdsura si
schimbare. Am putea spune ca Ananke este functia de constrangere a
realului, iar Logosul, parametrul siau de stabilizare, ceea ce
garanteaza coerenta tranzitiilor intre opozitii.

In stiinta de azi, Logosul poate fi vizut ca un cod
informational autoorganizator, analog cu ,informatia” la Shannon

7 Ananke apare la Platon, Republica X, 617 c, ca zeita Necesitatii, mama celor trei
Moire.

Analele Universititii Dundrea de Jos din Galati, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108.



Orice filosofie este o poetica (I 93
sau cu ,ordinea prin fluctuatie” la Prigogine8, principiul prin care
instabilitatea produce forme stabile.

In pleiada de ganditori-poeticieni, ii deosebim pe aceia care
cred ca pot deslusi taina universului, de sceptici, agnostici si
pesimisti. Dar direct sau indirect, toti pledeaza pentru faptul ca
mintea are o relatie poetica cu intreaga realitate, Ca spatiu subtil al
exprimarii posibilitatilor. Spatiul mental este un camp de
interactiune intre ordine si haos, intre algoritm si imaginatie, un
camp interior de conexiuni in care se nasc toate intrebarile si
poeticile, deschise si explicative.

2.2. SPATIUL MENTAL CA MEDIU AL POETICILOR.
DE LA RES COGITANS LA IMAGINARUL
PRODUCTIV BACHELARDIAN

In genealogia moderni a spatiului mental ca sursi a poeticilor,
Descartes 1i fixeaza premisa ontologica prin identificarea gandirii ca
substanti, res cogitans, distinctd de res extensa. In Meditationes de
prima philosophia (1641), cogito-ul cartesian este certitudine logica
si instantd de auto-fondare a subiectului, un pol de evidenta care
confera stabilitate oricarui discurs. Aceasta separare limpezeste scena
pentru interogatia ulterioara, daca gandirea are ,substanta”, care este
dinamica ei interna, ce face posibild trecerea dintre sensibil si
intelectual, dintre imagine si concept?

Kant ofera prima teorie sistematici a wunei instante
intermediare, imaginatio productiva, ca organon al sintezei dintre
materie si cugetare. In Critica ratiunii pure (1781/1787), indeosebi in
Estetica transcendentalad si Analitica principiilor, imaginatia
productiva realizeaza sinteza transcendentala a diversului intuitiei in
unitatea conceptelor (A 78—A 130/B 103—-B 169). Mai mult decat o
simpla facultate psihologica, imaginatia livreaza conditia de
posibilitate a experientei, adica mediaza intre dat (spatiu si timp ca
forme ale sensibilitatii) si categoriile intelectului, generand schemata
(B 176—B 187). La Kant, schematismul realizeaza mai mult decat

8 Conceptul apare la Ilya Prigogine si Nicolis Grégoire , in Self-Organization in
Nonequilibrium Systems: From Dissipative Structures to Order through
Fluctuations, Wiley-Interscience, New York, 1977.

Analele Universititii Dundrea de Jos din Galati, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108.



94 TIulian GRIGORIU

trecerea intre concept si intuitie, o temporalizare a conceptului.
Imaginatio productiva este o forta temporala de mediere intre
stabilitate si instabilitate. Timpul apare drept elementul instabil prin
care cunoasterea se formeaza. Spatiul mental capata statut
constitutiv ca loc al unei poietici transcendentale in care se produce
compatibilitatea dintre sensibil si inteligibil. in termenii principiului
metapoetic prezent, imaginatia productivi este mecanismul de
deformare coerentd prin care realul devine inteligibil si conceptul
dobandeste figurabilitate. De aici decurge un principiu fundational al
metapoeticii sub forma ci orice cunoastere este poetica in structura,
pentru ca presupune trecerea creatoare intre registre heterogene. Nu
altceva face imaginatia productiva ca functie temporala, realizand
sinteza intre concept si intuitie prin schema timpului, o imagine a
conceptului (B 180-B 187). Aceastd temporalizare a ratiunii
reprezinta, in termenii principiului de relativitate metapoetica,
mecanismul prin care ordinea devine miscare si stabilul se mentine
prin instabilitate.

Daca la Kant schematismul asigura trecerea concept-intuitie,
la Husserl noesa- noema explicii trecerea act-sens. In ambele cazuri,
spatiul mental este culoarul poieti pe care il conceptualizez aici, cheia
principiului de relativitate in gandire. Acesta functioneaza ca un
operator de traducere intre registrele experientei, sensibil si
inteligibil, dat si sens. In aceasti traducere permanenti se manifesti
principiul de relativitate poetica: identitatea sau coerenta gandirii se
conserva prin deformarea ei creatoare. Husserl muta accentul de pe
conditiile transcendentale ale sintezei pe modul de daruire al
obiectului in constiinta. In Idei I (1913) si Meditatii carteziene (1931),
analiza intentionala distinge intre noesa, actul trait al constiintei (a
vedea, a imagina, a judeca) si noema, corelatul ideal-intentional,
obiectul-asa-cum-este-vizat. Intr-o asemenea arhitectura, distinctia
noesa/ noema separa doua fete ale aceluiasi eveniment de
semnificatie, cum apare ceva ca ceva. Reductia fenomenologica,
epoché, suspenda teza existentiald pentru a accesa eidosul daruirii. In
termenii metapoeticii de fata, Husserl arata ca spatiul mental este o
retea de acte, noesa, si configuratii de sens, noema, un camp mental
intentional in care se articuleaza poetic trecerea dintre dat si sens.
Figura poetica devine aici vizibila, cdci sensul nu este in lucruri,

Analele Universititii Dundrea de Jos din Galati, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108.



Orice filosofie este o poetica (II) 95

fiindca se constituie in modul lor de aparitie. Orice rostire este o
micro-poiesis a intentionalitatii. Structura intentionala a constiintei
are o natura temporala. Fiecare act, noesa, anticipeaza si retine, se
desfasoara intre protenctie (asteptare) si retenctie (amintire).9 Acest
dinamism temporal defineste un camp de prezenta mobil, un spatiu
de relativitate a sensului. In acceptiunea principiului de fati, timpul
congtiintei este locul poetic in care memoria si uitarea se intalnesc si
sensul se regenereaza prin diferenta.

Aproape simultan cu Husserl, in 1896, Bergson in Materie si
memorie, concepe memoria ca functie a duratei pure (durée), o
vibratie intre spirit si materie, ceea ce confera intentionalitatii o
dimensiune metapoetica, faptul ca eul se conserva in fluxul creativ al
timpului.

Un spatiu mental echivalent cu acela al constituirii sensului
sau al intentionalitatii la Husserl, este spatiul imaginarului material
sau al emergentei imaginii la Bachelard. Atat intentionalitatea
(Husserl), cat si imaginarul material (Bachelard) definesc un regim al
aparitiei; sensul si imaginea se nasc impreuna din actul de a da
forma. In aceasti co-prezentd, gindirea devine poeticd, pentru ci
realitatea se constituie ca eveniment de semnificatie. Acestea converg
intr-o dinamicd a expresivitatii, ceea ce numesc aici ,relativitate
poetica a gandirii”. Bachelard este autorul unei poietici a materiei,
dar si a cuvantului, prin distingerea dintre imaginario material si
imaginario formal. Spatiul mental devine laboratorul formelor
poietice. Fenomenologia imaginarului material dezvaluie cum
imagini-rizom pornesc din elementele primordiale (foc, apa, aer,
pamant) si structureaza experienta poetica'*. Cuvantul are o valenta
materiald: sunetul, ritmul, textura fonica participa la geneza imaginii
poetice. Formele sonore trezesc imagini elementare (apa curgatoare,
focul care palpaie), transformand limbajul intr-un spatiu de
cunoastere sensibilda. Sonoritatea devine mediu de transsubstantiere
intre materie si idee, real si imaginar. Imaginile fac mai mult decat sa

9 Orizontul intentional si timpul constiintei (protenctie si retenctie), termenii pot fi
regdsiti pe parcursul lucrarii lui Alexandru Surdu, Fenomenologia husserliana si
filosofia contemporana, Ed. Stiintifica si Enciclopedica, Bucuresti, 1984.

10 Despre substanta sonora a limbajului poetic vezi Poetica reveriei (1992) si Aerul
st visele (1993).

u In Poetica spatiului (2003) si Psihanaliza focului (1995).

Analele Universititii Dundrea de Jos din Galati, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108.



96 TIulian GRIGORIU

ilustreze, preced conceptul ca energie de figuranta si produc un
surplus de real prin reverie, cea din urma fiind o metoda de
cunoastere poetici. In La formation de Uesprit scientifique (1938),
Bachelard arata ca imaginile constituie motorul mutatiilor ratiunii, si,
prin rupturi epistemologice, hranesc transformarile gandirii
stiintifice, facand-o astfel sa evolueze.

In orizontul principiului ontologic de relativitate propus aici,
Bachelard ofera anatomia unei poetici operative. Limbajul inceteaza
sa fie un cod si se arata drept energie semnificantd colectiva, isi
transcende frontierele si transforma limitele in parghii ale inventiei.
Fiecare rostire este o instabilitate controlatd care reorganizeaza
campul de sens.

2.3. SPATIUL FIZIC CA ECHILIBRU POETIC

Cosmologia contemporana arata ca universul insusi s-a nascut
dintr-o instabilitate cuantici, nu din nimic. In modelul inflationar
(Alan Guth,1997; Andrei Linde, 1994), universul se expandeaza prin
fluctuatii energetice spontane care genereaza structuri stabile, iar
materia apare din dezechilibre sau fluctuatii ale vidului cuantic.
Fiecare proces poartd o signatura, fiecare element poarta amprenta
Zeului. In primele fractiuni ale timpului, cAnd se face trecerea de la
netimp la timp, pentru ca universul viitor sa existe, rata inflatiei
trebuie sa aiba o valoare foarte find si bine stabilitd; e ca si cum ai
vrea si faci un balon de sipun: daca sufli prea tare, pelicula se sparge,
daca sufli prea incet, balonul nu se formeaza. Toatd greutatea
universului si a diversului depinde de acel fir de pai primordial. Tot
ce se intampla este poetic, fiindca are un sens, o urmare, un rezultat,
de la nimic la ceva. Este vorba de o actiune, o Vointd, ar spune
Schopenhauer, care se obiectiveaza. La acest nivel apar cele mai
fastuoase poetici fizico-matematice. De la haos la cosmos, drumul
este poetic, cosmologia devine o mitopoetica a stiintei.

Teoria haosului si mecanica cuantica reiau, intr-un limbaj
stiintific, miturile creatiei, lumea ca echilibru sensibil intre stabil si
instabil, lumina si intuneric. Existenta, creatia, realitatea, au o dubla
dimensiune si o dubla taina: cea a universalului, generalului, si cea a
particularului, individualului. Miza consta in aparitia si conservarea

Analele Universititii Dundrea de Jos din Galati, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108.



Orice filosofie este o poetica (II) 97

eului, a individului, dar intrebarea daca eul se conserva in jocul
dintre Fiinta si Nefiinta, ramane inca fara raspuns pozitiv. Raspunsul
la una dintre aceste probleme ar trebui sa rezolve toate necunoscutele
si dificultatile prezentate aici. E vorba de depistarea actiunii unor
forte contrare care duc sau nu la conservarea fiintei si a eului, forte
care de altfel se manifesta inca de la inceputul lumii fizice. Aparent
este vorba de gravitatie si de forta de repulsie, care conduc la
expansiune si diversitate. Pentru a incerca un raspuns si a ne forma o
imagine despre o astfel de realitate, pe baza principiului de
relativitate in gandire si existenta, vom cerceta poeticile celor care
incearca sa lumineze acest taram, adicd sa descoperim cum
identitatea explicativd se conservd prin deformare, iar limbajul si
realitatea se nasc reciproc.

2.4. FICHTE $SI SCHELLING - EUL CA PROCES
POETIC AL REALITATII

Una dintre marile intrebari ale idealismului german privind
relatia dintre eul individual si eul absolut, dintre general si
particular, dintre fortele coezive si cele disociative ale existentei, nu a
primit Inca un raspuns unanim acceptat metafizic, iar din punct de
vedere fizic si stiintific, un astfel de raspuns nu poate fi dat decat
exterior, cantitativ, reductionist.

Dupa Kant, care stabilise unitatea formala a constiintei, Fichte
si Schelling vor transforma problema eului intr-o teorie a auto-
creatiei realititii. Fichte si Schelling reprezintd momentul in care
problema eului devine generativd si poeticid in sens ontologic. In
sistemele lor, eul a depasit statutul de principiu logic si iluzie
psihologica, devenind act de producere a lumii, intr-o dinamica
poetica osciland intre afirmare si negare, general si particular, fiinta
si nefiintd. La ambii se poate regasi principiul relativitatii poetice:
identitatea si ordinea se conserva prin punerea eului in opozitie si
acord cu sine, prin deformarea interna care produce sens nou.

Analele Universititii Dundrea de Jos din Galati, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108.



98 TIulian GRIGORIU

2.4.1. FICHTE — EUL CA ACT DE AUTOCREATIE
PROPRIE SI A REALITATII

Fichte a fost poate primul care a formulat cu deplina
constiinta aceastd problema in termenii unei autoproductii a eului,
ceea ce exprima o mutatie decisiva in gandirea filosofica si arata ca
eul absolut este un act originar de auto-producere (Tathandlung —
fapt-actiune). In Wissenschaftslehre (1795)2, Fichte consacri
instituirea poetica a eului, care constituie fundamentul doctrinei,
consfintind autopunerea sa, adica faptul ca Eul este prin actul prin
care se afirma pe sine si este, pentru ca se autopune. Parafrazand
astfel intuitia fichteand, as spune ca existenta si actul constiintei
coincid poetic, intr-o miscare de autoconstituire.

In sensul principiului de relativitate poetici, existenta eului
tine de un act de creatie continud, actul existentei fiind identic cu
actul constiintei. Eul se defineste printr-un dublu impuls, unul de
autoafirmare creatoare si altul de contrapunere, opunerea non-eului
chiar in interiorul sdu. Aici apare opozitia inebranlabila dintre Eu si
Non-Eu, subiect si lume, forma si materie, intre stabil si instabil. Tot
ceea ce existd, inclusiv natura si lumea obiectivd, apare ca limitare a
acestui act prim de autoconstituire. Particularul rezultd din
tensiunea interna a eului absolut, creata intre afirmare si limitare.
Constiinta se afla intr-o dinamica sui generis, fiecare fiinta
individuald fiind o incercare a Eului absolut de a se recunoaste in
forma limitata a lumii.

Dacd s-ar inchide in sine, Eul ar rdmane singur. Dar el se
conserva prin alteritate, prin dialectica dintre afirmare si rezistenta.
Aici, principiul de relativitate se aplica la nivel ontologic: eul mentine
unitatea ratiunii prin deformare, se recunoaste in ceea ce-l
contrazice, se defineste prin ceea ce-1 limiteaza. Identitatea devine un
proces poetic de traducere intre interior si exterior. Limbajul insusi,
la Fichte, survine ca expresie a acestei miscari, cuvantul este mai
mult decat o forma de reflectare a unei lumi date, se poate spuneca o
creeaza activ, ca act de sinteza intre Eu si Non-Eu. Limbajul naste

12Gottlieb Johann Fichte, Doctrina stiintei, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1994.

Analele Universititii Dundrea de Jos din Galati, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108.



Orice filosofie este o poetica (II) 99

realitate, iar realitatea naste limbaj, intr-o reciprocitate de natura
poetica.

In Bestimmung des Menschen (1800)13, Fichte adanceste
ideea intr-o forma lirica si etica. Eul devine constient de sine prin
iubire si actiune morala, participand la autocrearea spiritului
universal.

Dialectica fichteana se poate citi in termenii cosmologiei de
azi. Eul se conserva printr-o lupta permanenta intre fortele gravitatiei
(care atrag, unifica, interiorizeaza) si cele ale repulsiei (care resping,
diferentiaza, exteriorizeaza). Dar gravitatia si repulsia nu sunt decat 2
forme de existenta materiala in marele camp unificat cu forta
poetico-afectiva, asa cum se profileazda pe parcursul acestei
metapoetici. Campul unificat este propriu si eului absolut fichtean.
Gravitatia este suportul Eului absolut care se aduna in sine, iar
expansiunea, suportul afectiv al libertdtii individuale care cauta sa se
manifeste. Conservarea eului poate fi privita si ca un dat, dar mai ales
ca un act continuu de echilibrare intre unitate si diversitate, general
si particular.

2.4.2. SCHELLING: IDENTITATEA ABSOLUTA SI
POETICILE NATURII

Schelling va merge mai departe in aceasta directie, afirmand
ca intre Eul universal si natura exista o relatie de identitate dinamica.
In Ideen zu einer Philosophie der Natur (1797)4 si System des
transzendentalen Idealismus (1800)'5, Schelling respinge imaginea
naturii ca simplu Non-Eu pasiv. Natura este spiritul devenit
inconstient, o activitate creatoare care precede logic si ontologic
reflectia. Se poate spune ca natura este somnul spiritului, iar spiritul
trezia naturii, imagine care sintetizeaza unitatea lor mai degraba
imbricata decat dinamica, structura lor unitara fiind de tip mandala

13 Gottlieb Johann Fichte, Die Bestimmung des Menschen, Felix Meiner Verlag,
Hamburg, 1997.

14 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling, Ideen zu einer Philosophie der Natur als
Einleitung in das Studium dieser Wissenschaft (1797), Felix Meiner Verlag,
Hamburg, 2001.

15 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling, Sistemul idealismului transcendental,
Editura Humanitas, 1995.

Analele Universititii Dundrea de Jos din Galati, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108.



100 TIulian GRIGORIU

sau Yin si Yang, unde fiecare isi ascunde contrariul si fiecare contine
samanta celuilalt. Este vorba despre o reflexivitate originara, o
respiratie comuna a fiintei, in care inconstientul naturii devine
congstiinta de sine a spiritului, natura fiind Spiritul insusi in mod
inconstient, Spiritus dormiens, cum spun unii comentatori.

Deci natura nu e in afara spiritului, ci in interiorul lui, ca
dimensiune latentd, neconstientd, in care se pregateste trezirea.
Circularitatea ne arata ca Spiritul se naste din sine, sub forma Naturii
care se autodezvaluie. Asadar, natura e ,partea nocturna” a Spiritului,
aceea care lucreaza fara reflectie, dar nu fara ratiune. Nefiind doua
substante, Natura si Spiritul sunt doud moduri de manifestare ale
aceleiasi realitati, diferenta dintre ele fiind una de constiinta. la
Schelling natura contine in ea principiul constiintei, iar spiritul
contine urma naturii, adicd materia visului originar. Prin aceasta
inversiune poetica, Schelling unifici ceea ce Fichte despartise;
spiritul si natura devin doua faze ale aceleiasi forte creatoare
universale, Urkraft, principiul dinamic care produce totul prin
opozitia contrariilor: lumina si intuneric, atractie si repulsie, forma si
materie.

In Darstellung meines Systems der Philosophie (1801),
Schelling formuleaza in mod sistematic doctrina identitatii absolute,
afirmand ca in Absolut opozitia dintre subiect si obiect dispare,
fiindcad amandou# sunt una si aceeasi realitate. In sistemul siu de
identitate, Schelling nu face decat si afirme un principiu de
relativitate, o formula care sintetizeaza viziunea asupra unitatii dintre
gandire si existentd. Intrucat Absolutul este deopotrivd subiect si
obiect, nu este nici unul, nici altul, ci identitatea lor, unitatea
originara a gandirii si a fiintei. Ceea ce Fichte vedea ca opozitie intre
Eu si Non-Eu, Schelling transforma intr-o unitate, intr-o simfonie a
contrariilor. Eul individual coincide cu o expresie temporarda a
Absolutului care se reveleaza siesi prin forme finite.

In sistemul schellingian, principiul relativititii se aplici in
grad ontologic, si spun ,grad”, fiindca diferenta dintre cunoastere si

16 Friedrich Wilhelm Joseph, Schelling, Schriften 1801, Darstellung meines
Systems der Philosophie und andere Texte, Frommann-Holzboog, Stuttgart, 2009.

Analele Universititii Dundrea de Jos din Galati, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108.



Orice filosofie este o poetica (I 101

realitate, eu si natura, e una de grad. Ordinea lumii se conserva in eul
aflat in tensiunea dintre stabil si instabil, ratiune si imaginatie, idee si
manifestare. Dar prin identificare, forma devine materie si materia,
forma.

»De ce” si ,cum” se intampla ce se intampla, nu ne pot spune
nici filosofii, nici stiintificii, artistii sau ferventii religiosi. Dansii ne
spun ,.ca” se intampla, si au intuitii mai bune sau mai rele despre
asta. Prin intermediul unei intuitii afine cu cea schelingiana, afirm ca
Unitatea dintre Fiinta si Realitate este una ideala, dar tine de un
proces poetic al identificarii care se reveleaza siesi prin diferenta, deci
unul relativ si deformant. Limbajul, in manifestarea eului la
Schelling, devine expresia creatoare a acestei identificari, locul in
care gandirea si natura coincid temporar intr-un act de revelatie
estetica.

In Philosophie der Kunst (1802—1803)"7, Schelling afirmi ci
arta este ,organonul filosofiei”, forma suprema de cunoastere, pentru
ca In artd se 1mpaca libertatea si necesitatea, generalul si
individualul. Pare putin, pentru stiintifici, relativisti, teologi, sau
chiar filozofi. Dar una e ca nici ei nu obtin mai mult, iar noi, prin
mijlocirea Principiului de relativitate, am ajuns la o formula
aproximativ identicd, si anume ca realitatea si ratiunea, eul cu tot cu
non-eu, configureaza un echilibru subtil intre ratiunea universala si
expresia particulara, intre lege si creatie. Conservarea eului, prin
identificarea si sinteza contrariilor, inseamnd mai mult decat fixarea
unei identitati, anume participarea la ritmul creatiei universale, acel
proces prin care generalul se particularizeaza fara a se pierde, pe
cand particularul se reintoarce in universal fard a se dizolva.
Raspunsul la intrebarea daca eul se conserva intre Fiinta si Nefiinta,
presupune recunoasterea unei poetici a echilibrului ontologic. Eul se
conserva in masura in care se recreeaza ca proces, pulsatie intre
stabil si instabil, intre gravitatie si expansiune. Asa cum universul
fizic se naste din interactiunea unor forte contrare, constiinta se
constituie din tensiunea dintre Eu si Non-Eu, transfigurate in
libertate creatoare si necesitate a ordinii.

17 Friedrich Wilhelm Joseph, Schelling, Filozofia artei, Editura Meridiane,
Bucuresti, 1992.

Analele Universititii Dundrea de Jos din Galati, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108.



102 TIulian GRIGORIU

In limbaj fichtean, eul este ceea ce face si fie, In limbaj
schellingian, vorbim despre principiul identitdtii absolute, in care
spiritul si natura, subiectul si obiectul, se afld in permanenta
creatoare. Fortele care sustin universul, atractia si repulsia, gravitatia
si expansiunea, coexista cu aceleasi energii si tensiuni care definesc
fiinta umana. Eul este punctul sensibil si rational de echilibru intre
aceste contrarii, locul unde universul isi aminteste de sine.

2.4.3. EUL CA ACT POETIC AL LUMII

Atat la Fichte, cat si la Schelling, eul se conserva intr-o poetica
a autotransformarii. Fichte gaseste in eul activ sursa tuturor
realitatilor posibile, fiindca fiinta este produsul actiunii de
autoafirmare. Schelling descopera in natura eul adormit, iar in arta
si constiinti, eul trezit, care se recunoaste in multiplicitate. In
termenii principiului de relativitate metapoetica, conservarea
rationalitatii discursive conduce la deformarea conceptuald, iar
deformarea devine insasi conditia creatiei si auto-creatiei.

Prin filosofie, se intelege o poetica a identitatii in miscare
conceptuala avand ca finalitate eul si lumea. Eul se plaseaza aici, fie
fortuit, fie marginal, o forma de energie creatoare care oscileaza intre
unitate si diferenta, subiect si obiect, univers propriu si univers alter.
Realitatea este limbajul pe care eul si-1 spune siesi, iar limbajul este
realitate devenita prin rostirea eului. Dar se prea poate ca realitatea
eului sa fie cu totul altceva decat realitatea reala. La nivel etic si
spiritual, aceeasi trecere de identificare intre contrarii, se manifesta
sub forma credintei care oscileaza intre certitudine si indoiala, a
iubirii care trdieste intre daruire si pierdere, a memoriei care se
clideste prin uitare. In fiecare act uman, stabilul si instabilul
coexistd. A trdi inseamnad a echilibra contrariile. A crea inseamna a
transforma instabilitatea in forma. Limbajul depaseste statutul de
simplu cod si se manifesta ca o energie poetico-semnificanta, fiecare
enunt concura la un act de creatie ontologica, metafora instituie o
inventie a sensului, o poiesis a limbajului insusi.

Analele Universititii Dundrea de Jos din Galati, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108.



Orice filosofie este o poetica (I 103

2.5. RELATIVITATE SI GANDIRE FILOSOFICA A
EULUI

Principiul filosofic de relativitate sustine ca identitatea
rationala, conceptuald, se conserva prin deformare si regenerare,
ceea ce pare sa reflecte pe langa poeticitatea limbajului, si un
corespondent ontologic, o poeticitate a ansamblului existential, dar
independent de ceea ce credem noi ca existd sau cum exista acesta.
Sesizam ca ceva anume exista, filosofii il numesc eu, lume, materie,
spirit, substanta, proces, dar fara sa reusim sa formulam decat o
interogatie din ce in ce mai profunda.

Filosofii moderni, de la Hume la Whitehead, au aratat ca eul se
afla in mod definitoriu intr-un proces de auto-referentialitate poetica.
Firul poeticii modernitatii este acelasi. Hume dizolva eul in perceptii,
aratand cd identitatea este efectul unui limbaj al imaginatiei. Kant
reface eul ca functie sintetica a ratiunii, dar nu ca substanta.
Nietzsche desfiinteaza subiectul ca entitate metafizica, evidentiind
caracterul creator al limbajului. Whitehead transforma identitatea
intr-un proces universal de creatie, intr-o poetica a devenirii.

Aici miza rezida in explicatia privind aparitia si conservarea
gandirii, lumii si eului. Ceea ce numim eu nu mai poate fi conceput,
in modernitate, ca un centru fix, o substanta invariabila. Filosofia
descopera ca eul tine de o miscare continua de traducere intre limbaj
si realitate, de o detasare ca expresie intre subiect si obiect. Intr-o
rapida trecere in revistd a metamorfozelor poetice ale eului, plecand
de la Descartes, se constatd disolutia eului ca substanti. Inci la
Hume, in A Treatise of Human Nature (1739-1740)8, eul apare ca o
colectie de perceptii aflate in flux. Identitatea cu sine e mobila,
nesubstantiald, o fictiune narativa produsa de imaginatie pentru a
lega discontinuitatea trairilor. Hume anticipeaza empiric principiul
relativitatii poetice, sesizand ca stabilitatea constiintei tine de o
constructie de limbaj. Eul se conservd ca metafora, ca poveste
coerentd intr-un flux de evenimente mentale, ceea ce astazi am numi
narrative self.

18 David Hume, Cercetare asupra intelectului omenesc, Editura Stiintifica si
Enciclopedica, Bucuresti, 1987, Cartea I, partea IV, sectiunea VI.

Analele Universititii Dundrea de Jos din Galati, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108.



104 TIulian GRIGORIU

Kant reintroduce unitatea subiectului, in termeni formali, si
anume, eul devine conditia posibilititii oriciirei experiente. In Critica
ratiunii pure, Analitica transcendentald, B 131-B 134, Eu gdandesc
trebuie sa poata insoti toate reprezentirile mele. Acesta este
principiul unitatii sintetice a aperceptiei si transcendenta sintezei.
Daca unitatea aperceptivd ar fi substantiald, s-ar conserva prin
permanentd ontologici. Insi fiind formald, se conservd prin
continuitatea activitatii sintetice a mintii. Aici se regaseste un alt
aspect al principiului de relativitate, si anume, pentru a conserva
rationalitatea discursivda, gandirea se reconfigureaza deformand
conceptele pentru a le reintegra in noul camp al experientei.
Identitatea conceptuald este poetica prin natura ei, se regenereaza
prin traducere intre sensibil si intelectual, fenomen si idee.

Friedrich Nietzsche, in Jenseits von Gut und Bose (1886)9 si
Zur Genealogie der Moral (1887)2°, duce mai departe disolutia eului,
afirmand cd eul subiect nu este decat o multiplicitate de forte
interpretative. Eul apare ca o fictiune gramaticala nascuta din nevoia
limbajului de a presupune un agent in spatele actiunii. In Gotzen-
Ddammerung oder Wie man mit dem Hammer philosophiert (1889)
(sectiunea ,Ratiunea in filozofie”), Nietzsche observa ca ,Sub
aspectul aparitiei ei, limba apartine de perioada celei mai
rudimentare forme de psihologie... Fiinta e pretutindeni introdusa
mental, strecurata drept cauza; din conceperea «eului»...rezulta abia,
in mod deductiv, notiunea de «fiintd».”2t Limbajul, departe de a
reflecta realitatea, o creeaza prin structura sa sintactica. Aici se aplica
in mod direct principiul relativitatii poetice, faptul ca limbajul naste
realitate, realitatea, la randul ei, prelucreaza, deformeaza si creeaza
limbaj. Eul, ca identitate coerentd, a ajuns o metafora uzati, un
produs al retoricii rationale, in fapt, identitatea sa conceptuala se
mentine prin reinterpretare permanenta.

Whitehead va uni intuitia lui Hume, fluxul de perceptii, cu
structura kantiana a sintezei, si le va insufleti printr-un principiu
poetic universal, Creativity, forta care produce ordine din

19 Friedrich Nietzsche, Dincolo de bine si de rau, Editura Humanitas, Bucuresti,

1994, §12.
20 Friedrich Nietzsche, Genealogia moralei, Editura Humanitas, Bucuresti, 1998.
21 Friedrich Nietzsche, Amurgul idolilor, Editura Humanitas, Bucuresti, 2008, p.

33-

Analele Universititii Dundrea de Jos din Galati, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108.



Orice filosofie este o poetica (I 105
instabilitate. In filosofia procesului (Process and Reality, 1929),
identitatea se regaseste in proces, nu in substanta, sau iluzie, iar eul,
ca actual entity, un moment de experienta auto-creativa, preia lumea
si o reconstituie in propria devenire, si in sistemul sau, identitatea se
conserva prin transformare. Fiecare moment al constiintei devine o
noua sinteza a intregului univers, o prehension a lumii in devenire.
Rationalitatea discursiva tine, la randul ei, de un proces poetic, de o
retea de prehensiuni care creeaza concepte noi prin deformarea celor
vechi. Ceea ce se conserva in toate aceste modele tine de relatia dintre
forma si deformare, de conceptele fatd in fatd cu experienta.
Limbajul, ratiunea si fiinta se reflecta reciproc. Limbajul produce
realitate, realitatea reconfigureazd limbajul, eul este locul acestei
rezonante, poeticul existentei in actiune.

Aplicat aici, Principiul metapoetic de relativitate in gandire si
existentd, prin pendulare intre limbaj si realitate, face posibild
coexistenta stabilului si instabilului. Creativity, ca expresie
ontologica a identitatii prin transformare continua, exprima aceeasi
tensiune pe care principiul il recunoaste in toate lucrurile. El se
reclama ca instantd metapoetica a realului, prin faptul ca reflecta
dinamica prin care limbajul devine fiinta si fiinta se rostogoleste in
limbaj. Altfel, identitatea curge, nu sta, preia eul, ratiunea, limbajul,
le conserva prin deformare in miscarea prin care ordinea se naste
din instabilitate si revine la sine. Fiecare rostire reface lumea, lumea
se mentine vie prin actul de a se re-rosti si re-rostui. Interogatia
ramane pregatirea pentru revenirea la sens, la logos. Fiinta si
limbajul se reflecta reciproc intr-un flux al creatiei, locul unde
metafizica devine poezie.

Bibliografie

Bachelard, Gaston, Aerul si visele, traducere Simona Cioculescu,
Editura Univers, Bucuresti, 1993.

Bachelard, Gaston, Filosofia lui nu, traducere Irina Mavrodin,
Editura Univers, Bucuresti, 1996.

Bachelard, Gaston, Flacara unei lumanari, traducere Sorin
Marculescu, Editura Univers, Bucuresti, 1999.

Analele Universititii Dundrea de Jos din Galati, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108.



106 TIulian GRIGORIU

Bachelard, Gaston, Noul spirit stiintific, traducere Irina Mavrodin,
Editura Humanitas, Bucuresti, 1996.

Bachelard, Gaston, Pamantul si reveriile vointei, traducere Simona
Cioculescu, Editura Univers, Bucuresti, 1995.

Bachelard, Gaston, Poetica reveriei, traducere Irina Mavrodin,
Editura Univers, Bucuresti, 1992.

Bachelard, Gaston, Poetica spatiului, traducere Irina Badescu,
Editura Paralela 45, Pitesti, 2003.

Bachelard, Gaston, Psthanaliza focului, traducere Irina Mavrodin,
Editura Univers, Bucuresti, 1995.

Bachelard, Gaston, The Formation of the Scientific Mind, traducere
Mary McAllester Jones, Clinamen Press, Manchester, 2002.

Bergson, Henri, Materia si memoria. Eseu despre relatia dintre corp
st spirit, traducere Adriana Babeti si Delia Suiogan, Editura
Humanitas, Bucuresti, 1998.

Boboc, Alexandru (trad.), Presocraticii. Fragmente, doxografii,
marturii, Editura Stiintifica, Bucuresti, 1993.

Descartes, René, Meditatii metafizice, traducere Constantin Noica,
Editura Humanitas, Bucuresti, 1992.

Fichte, Gottlieb Johann, Die Bestimmung des Menschen, Felix
Meiner Verlag, Hamburg, 1997.

Fichte, Gottlieb Johann, Doctrina stiintei, traducere Virgil Ciomos,
Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1994.

Guth, Alan H., The Inflationary Universe: The Quest for a New
Theory of Cosmic Origins, Addison-Wesley, New York, 1997.
Heidegger, Martin, Vortrdge und Aufsdtze, editia 7, Pfullingen,
Neske, 2000.

Holderlin, Friedrich, Poezii alese, traducere Stefan Aug. Doinas,
Editura Univers, Bucuresti, 1982.

Hume, David, Cercetare asupra intelectului omenesc, Editura
Stiintifica si Enciclopedica, Bucuresti, 1987.

Husserl, Edmund, Idei privitoare la o fenomenologie purda si o
filosofie fenomenologica, Cartea I, traducere Mircea Florian, Ion
Petrovici, Editura Humanitas, Bucuresti, 1996.

Husserl, Edmund, Meditatii carteziene. O introducere in
fenomenologie, traducere Alexandru Boboc, Editura Humanitas,
Bucuresti, 1994.

Analele Universititii Dundrea de Jos din Galati, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108.



Orice filosofie este o poetica (I 107
Kant, Immanuel, Critica ratiunii pure, traducere Nicolae Bagdasar si
Elena Moisuc, Editura IRI, Bucuresti, 1994.

Laertios, Diogenes, Despre vietile si doctrinele filosofilor, traducere
C.I. Balmus, Editura Polirom, Iasi, 1997.

Linde, Andrei, ,The Self-Reproducing Inflationary Universe”,
Scientific American, vol. 271, nr. 5, 1994, pp. 48—55.

Marcus, Aurelius, Ganduri catre sine insust, editie bilingva gr.-rom.,
traducere Cristian Bejan, Editura Humanitas, Bucuresti, 2013.
Nietzsche, Friedrich, Amurgul idolilor, traducere Alexandru Al.
Sahighian, Editura Humanitas, Bucuresti, 2008.

Nietzsche, Friedrich, Dincolo de bine si de rau, traducere Stefan Aug.
Doinas, Editura Humanitas, Bucuresti, 1994.

Nietzsche, Friedrich, Genealogia moralei, traducere Ion Ianosi,
Editura Humanitas, Bucuresti, 1998.

Platon, Republica, Opere vol. V, traducere Andrei Cornea, Editura
Stiintifica si Enciclopedica, Bucuresti, 1986.

Platon, Timaios, in Opere, vol. VII, traducere Petru Cretia si Catalin
Partenie, Editura Stiintifica, Bucuresti, 1993.

Plotin, Enneade, vol. I, traducere Andrei Cornea, Editura Humanitas,
Bucuresti, 2003.

Poe, Edgar Allan, Scrieri alese, traducere Emil Gulian si Dan Botta,
Editura pentru Literatura Universala, Bucuresti, 1969.

Prigogine, Ilya; Nicolis, Grégoire, Self-Organization in
Nonequilibrium Systems: From Dissipative Structures to Order
through Fluctuations, Wiley-Interscience, New York, 1977.

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph, Filozofia artet, traducere Radu
Gabriel Parvu, Editura Meridiane, Bucuresti, 1992.

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph, Ideen zu einer Philosophie der
Natur als Einleitung in das Studium dieser Wissenschaft (1797),
Felix Meiner Verlag, Hamburg, 2001.

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph, Schriften 1801. Darstellung
meines Systems der Philosophie und andere Texte, Frommann-
Holzboog, Stuttgart, 2009.

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph, Sistemul idealismului
transcendental, traducere Radu Gabriel Parvu, Editura Humanitas,
Bucuresti, 1995.

Analele Universititii Dundrea de Jos din Galati, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108.



108 TIulian GRIGORIU

Shannon, Claude E.; Weaver, Warren, The Mathematical Theory of
Communication, University of Illinois Press, Urbana and Chicago,
1998.

Surdu, Alexandru, Fenomenologia husserliana si filosofia
contemporana, Editura Stiintifica si Enciclopedica, Bucuresti, 1984.
Whitehead, Alfred North, Process and Reality: An Essay in
Cosmology, The Free Press, New York, 1978.

Analele Universititii Dundrea de Jos din Galati, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108.



