
Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108. 

 

 

 

 

 

Iulian GRIGORIU1  

 

 

Orice filosofie este o poetică (II) 

Principiul relativității în metapoetică 

 

Every philosophy is a poetics (II) 

The principle of relativity in metapoetics 

 

 

 
Abstract: The article argues that the major forms of knowledge-science, 

philosophy, the sacred, and the arts-are constitute forms of poetics, that is, 

language games that possess ontological status, whose identity is preserved 

through conceptual deformation and regeneration. The starting point is the 

distinction between stable and unstable thinking: science and the sacred produce 

stability (through verification and revelation, respectively), philosophy seeks 

stability through intellectual intuition, and poetry cultivates creative instability. 

This architecture is connected to a formulation of the "principle of relativity in 

thought" which is responsible for preserving the identity of the rational approach at 

the cost of conceptual deformation and transformation, but also for diversification 

of poetics, in any creative and instituting act, language and reality are mutually 

born. To apply the metapoetic principle, a classical lineage of the Logos is 

reconstructed (Parmenides, Gorgias, Heraclitus, Platonism, and Stoicism), then it 

is shown how in modernity, the same poetics emerges as polarized around the 

problem of nature and the preservation of the ego, of the individual.  

The principle of relativity is further applied in the cases of Hume (the 

dissolution of the ego in perceptions), Kant (apperceptive unity and temporal 

schematism), Nietzsche (the grammatical fiction of the subject), Husserl 

(noesis/noema, protention/retention), Bachelard (the material imaginary and the 

poetic function of language).  

German idealism with Fichte and Schelling, as well as the Leibniz-

Whitehead relationship (which will be explored in depth in a future series) give the 

principle of relativity a new dynamism, related to ontology, preservation, and the 

primary role of the ego in the birth of order from instability.   

 
1 Senior Lecturer, PhD, „Dunărea de Jos” University of Galaţi, Romania, 
iulian_grigoriu@yahoo.com. 



86                                                                                                    Iulian GRIGORIU 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108. 

Mental space appears as a place of poetic translation between the sensible 

and the intelligible, the principle of relativity becomes a unifying scheme for the 

relationship between form and deformation, stable and unstable, concept, object, 

subject, and experience. In the metapoetics presented, the principle constitutes a 

signifier of active factors that dominate all levels, from the physical and material to 

the biological, mental, and metaphysical. The principle of relativity in cognition 

shows only that it mirrors an ontological counterpart. This counterpart may appear 

as a unified physical field or as an active metaphysical vision. 

It can be observed that the metapoetic principle metamorphoses with each 

poetics in order to express the preservation of an entity, phenomenon, or process at 

a logical and formal ontological level. 

 

Keywords: Poetics, the metapoetic principle in thought, stable/unstable thought, 

Logos, interrogation, ego, physical/mental space, identity through transformation. 

 

 

 

INTRODUCERE 

 

Așa cum am arătat și cu alte ocazii2, prin Poetică înțeleg mai 

mult decât o concepţie generală despre poezie, sau despre un aspect 

ocazional al lumii. Din specia poeticilor fac parte Filosofiile, 

Matematicile cu Ştiinţele și aplicațiile lor, revelațiile Sacrului, cu 

formele lui de obiectivare religioasă, Artele sub toate manifestările 

lor. Argumentul minimal e că toate acestea sunt forme de limbaj, 

jocuri specifice de limbaj, fără să exclud de aici alte poetici artistice, 

estetice sau activităţi de tip practic (meserii). La origine, poiein 

însemna: principiu activ, acţiune, artă productivă, poetică.  

Poiesis, creaţie, producţie, poetes reprezenta pe cineva care 

face, edifică ceva; deci putem să spunem, împreună cu Hölderlin 

preluat de Heidegger, în ciuda vremurilor nepoetice, că „Plin de 

merit, dar în mod poetic locuieşte omul pe acest pământ”3. 

 
2 Ideile de aici au fost prezentate în conferințele: 2023, 25 aprilie, Colocviile FIFT, 
Asemănări de familie. Filosofie şi poezie, Facultatea de Istorie Filosofie şi Teologie, 
Galaţi; 2023, 16 iunie,  Conferinţa FiFT,  Limbaj şi Cunoaştere. Filosofie şi Poezie 
International Conference History, Spirituality, Culture Dialogue and Interactivity, 
9th edition, Galați; 2023, 30 iunie, Festivalul internaţional de poezie „Poezia port la 
Dunăre”, Atelier literar, Legătura dintre filosofie şi poezie, Biblioteca „V.A. 
Urechia”, Galați. 
3 Versul lui Hölderlin face parte din poemul În azurul senin, scris în 1808 și apărut 
postum în anul 1952. Heidegger îl citează cu mai multe ocazii, cum ar fi în 



Orice filosofie este o poetică (II)                             87 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108. 

Să admitem că am stabilit că Filosofia, Ştiinţele, Sacrul sunt 

limbaje specializate, fondate pe limbajul natural, prin excelență, 

poetic (indiferent dacă adoptăm teorii realiste sau convenţionaliste), 

deci pot susţine că toate acestea ar fi poetici.  

Speculaţia filosofică pleacă de la o realitate și caută să 

formuleze o interogație ca numitor al tuturor celorlalte, confirmă și 

formulează variante ale unui principiu de relativitate a gândirii, și 

promite anumite poziționări față de limbaj și cunoaștere pe care le 

numesc poetici și care ar trebui să aibă acoperire sau pondere și în 

vorbire și în realitate. Lumea se află într-o exprimare continuă, și pe 

baza principiului de relativitate în gândire, vom încerca să căutăm și 

să punem ordine în diversele ei forme de expresie.  

Întrebările fundamentale de ordin ontologic și metafizic sunt 

câteva; la întrebarea „De ce?” nu răspunde nicio poetică, la „Ce?” se 

străduiesc să răspundă științele și filosofia, calea cea mai practicabilă 

pentru toate poeticile, fiind aceea deschisă de „Cum?” Nu trebuie 

trecută cu vederea deschiderea adusă de „Cine?”, proprie poeziei, 

artelor, filosofiei, și mai ales sacrului.   

 

1. GÂNDIRE STABILĂ ŞI GÂNDIRE INSTABILĂ 

 

Pentru a avea un teren sub picioare, voi pleca de la conceptul 

de gândire asociat cu diferitele domenii ale activității umane: 

 

Ştiinţa e gândire stabilă provenită din experienţă şi raţiune  

Sacrul e gândire stabilă provenită din revelaţie şi iraţională  

Filosofia tinde către gândire stabilă, pornind de la un tip de intuiție 

intelectuală  

Poezia e gândire instabilă sau chiar non-gândire, muzică articulată 

Gândirea stabilă provine din gândire instabilă  

 

Toate formele gândirii au la bază un act poetic originar de 

alternanță între contrarii, de inițiere, transformare și fixare a unui 

dat încă necunoscut, neorganizat, neactualizat. Claude Shannon, în A 

 
conferința omonimă versului citat din 1951, inclusă în Martin Heidegger, Vorträge 
und Aufsätze, ediția 7, Pfullingen, Neske, 2000. 



88                                                                                                    Iulian GRIGORIU 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108. 

Mathematical Theory of Communication (1948)4, definește 

informația ca o funcție logaritmică a probabilității: I = – log₂(p) 

Cu cât un eveniment este mai improbabil, cu atât informația 

pe care o aduce este mai mare. În limbaj filosofic, putem spune că 

instabilul este sursa cunoașterii. Ordinea se naște din neprevăzut. 

Shannon, fără intenție metafizică, formulează o lege poetică a 

rațiunii. Stabilitatea (informația) este expresia matematică a 

instabilității (entropiei). Adevărul apare din haos, nu împotriva lui. 

Prin urmare, și matematica, forma supremă a gândirii stabile, se 

întemeiază pe o poetică a incertitudinii. 

Dimpotrivă, Edgar Allan Poe, în Sonet către Ştiinţă5 deplânge 

condiția poetului, cel care confruntat cu chipul scrutător al științei, 

comparat cu un vultur, nu mai poate „căuta în ceruri giuvaiere”. Poe 

adresează aici un reproș liric științei, personificată ca o divinitate 

rece, „true daughter of Old Time”, care a distrus visul și misterul. 

Citez începutul: 

 

„Știință, fiică-a timpului bătrân, 

Sub ochii-ți scrutători totul se-abate, 

Smulgi inima poetului din sân, 

Vultur cu-aripi de grea realitate!” trad. Dan Botta. 

 

Poemul lui Poe anunță criza modernității, triumful calculului 

asupra sacrului. Poetul devine simbolul gândirii instabile, căutătoare 

și de multe ori iluzorie, în luptă cu stabilitatea impusă de rațiune, de 

multe ori rigidă, neliberă. 

Gândirea științifică este forma cea mai concentrată de gândire 

stabilă. Ea se întemeiază pe raționalitate verificabilă, pe logica 

demonstrației  și a consecinței. Stabilitatea derivă din raportarea 

constantă la experiență și la principiul cauzalității. Trebuie observat 

faptul că această stabilitate este temporară și aparentă, așa cum arată 

istoria gândirii, întrucât depinde de o serie de convenții teoretice și 

 
4 Claude E. Shannon, și Warren Weaver, The Mathematical Theory of 
Communication, University of Illinois Press, Urbana and Chicago, 1998. 
5 Edgar Allan Poe, Sonnet - To Science, publicat prima dată în volumul Al Aaraaf, 
Tamerlane and Minor Poems, Baltimore, Hatch & Dunning, 1829, în limba română 
apare în Scrieri Alese, Editura pentru Literatură Universală, traducere de Emil 
Gulian și Dan Botta, București, 1969. 



Orice filosofie este o poetică (II)                             89 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108. 

metodologice, care se pot modifica odată cu schimbarea 

paradigmelor. Gândirea științifică operează prin abstractizare și 

măsurare, adică prin reducerea realității la ceea ce poate fi 

formalizat. Chiar dacă dorește să cuprindă întreaga lume, reușește să 

descrie în special aspectele ei cuantificabile. De aceea, putem spune 

că știința creează o lume stabilă prin încercarea de suspendare 

localizată a instabilului. Rațiunea științifică este o poetică a ordinii, o 

gramatică a verificabilului. 

Gândirea sacrului este stabilă prin credință. În acest sens, 

sacrul îndreptățește o formă paradoxală de stabilitate, deoarece 

rămâne imuabil tocmai pentru că se sprijină pe ceea ce nu poate fi 

raționalizat. Iraționalul, mai exact supraraționalul, devine aici, sursă 

de certitudine. Stabilitatea sacrului ține de aceea a absolutului care 

nu cere demonstrație. Prin revelație, omul este descoperit de adevăr, 

nu invers. Această formă de gândire se caracterizează printr-o 

coerență transversală (verticală), care dincolo de fapte, se manifestă 

prin trăire și interiorizare. 

Gândirea filosofică provine dintr-o căutare permanentă a 

echilibrului dintre rațiune și intuiție. Impulsul filosofic pornește cu o 

interogație, o meditație, un gest poetic și se organizează apoi 

conceptual. Intuiția intelectuală ține de acel moment de revelație 

rațională prin care gânditorul percepe ordinea lumii fără mijlocirea 

simțurilor. 

De la Platon și Plotin până la Bergson și Husserl, această 

intuiție este descrisă ca o cunoaștere prin participare, și ulterior prin 

argumentare. Filosofia se apropie astfel de sacrul gândirii, având ca 

diferență specifică încercarea de a-l exprima rațional. De aceea, 

filosofia este o gândire semistabilă care caută stabilitatea, dar trăiește 

din neliniștea interogației. Poezia se întemeiază pe viziune. Ea este o 

gândire care se manifestă în ritm, imagine, respirație, și care nu se 

supune legilor logice. Instabilitatea ei este vitală, căci prin ea se nasc 

sensurile noi. A numi poezia „muzică articulată” înseamnă a 

recunoaște că ea este o formă de activitate care se sprijină în primul 

rând pe rezonanță, ca și cum  ar fi capabilă să facă adevărul să se 

exprime singur. Poezia constituie expresia pură a libertății 

limbajului. 



90                                                                                                    Iulian GRIGORIU 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108. 

Trecerea sau transmutația gândirii instabile într-o formă de 

gândire stabilă, o concep ca fiind o lege de filiație poetico-ontologică. 

Orice sistem rațional se naște dintr-un act poetic originar, o intuiție, 

o revelație, o imagine. Înainte ca știința să devină metodă, ea a fost 

mit. Înainte ca filosofia să devină rațiune, a fost viziune. Gândirea 

stabilă ține deci de cristalizarea unei gândiri instabile, o fixare a 

mișcării. Fiecare formulă matematică, fiecare concept filosofic 

ascunde un moment poetic: clipa în care realitatea s-a lăsat pentru 

prima oară descoperită. Stabilitatea poate fi concepută ca memorie a 

unei instabilități creatoare. 

 

2. FORMA TARE A INTEROGAȚIEI DESPRE FIINȚĂ ȘI 

CÂTEVA RĂSPUNSURI POETICO-FILOSOFICE 

 

Gândirea instabilă, pur căutătoare, poetică, sondează neființa 

ca să spună ceva despre ființă (Gorgias), ori se plasează în deplinul 

ființei, pentru a o mărturisi numai pe aceasta (Parmenide), ori 

pendulează între ființă și neființă, privind lumea ca pe un proces 

încadrat de contrarii care se ating și se generează reciproc (Heraclit); 

iar tot ceea ce urmează în gândire, se așază în aceste albii.   

Cu această constatare, se profilează forma tare a interogației: 

cum se face trecerea în realitate, între nimic și ceva, stabil și instabil, 

ființă și neființă, la nivel ontologic, cosmologic, informațional?  Nu 

știm dacă există un „dincolo” față de interogație, cum arată, dacă se 

poate cunoaște și comunica. Există însă încercări de răspunsuri 

neverificabile, diferite de la domeniu la domeniu și de la filosof la 

filosof, fiecare deformând în felul lui aceeași realitate.  

 

2.1. LOGOSUL CA POETICĂ A ORDINII LUMII 

 

Parmenide este unul dintre cei aleși, răpit fiind și dus, după 

cum spune în poemul său, de 10 iepe înțelepte, chiar în sânul Ființei, 

chiar la poarta zeiței binecuvântătoare. Cea care luându-i mâinile 

într-ale ei, îi șoptește adevărul: numai ființa există, și Totul, tot ceea 

ce există este Ființă. Prin urmare neființa nu este și nici nu se poate 

vorbi despre așa ceva. Tot ceea ce există, este Este-le, iar a gândi e 

totuna cu a gândi că este. Totul e un plin de ființă, și, amplificând 



Orice filosofie este o poetică (II)                             91 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108. 

mesajul, înțelegem că suntem condamnați la existență, faptul că 

suntem ne arată că am fost și vom fi pentru totdeauna. Să nu ne 

temem, îl îndeamnă zeița pe călătorul binecuvântat, să nu cădem în 

eroarea căilor false și aparente; Neființa nu este și nu poate să fie, 

acesta este Adevărul!  

În tratatul Despre natură, sofistul Gorgias va emite trei 

sentențe pe care le va ratifica printr-o demonstrație logică, un 

exercițiu de sofism dialectic, mai mult de dragul retoricii, sfidând 

evidențele:  

 

Nu există nimic 

Dacă există nu putem cunoaște  

Dacă putem cunoaște, nu putem comunica  

 

Aici stă una dintre cele mai puternice poetici ale antichității, 

miza căzând pe evidențierea limitelor gândirii, non existență, non 

ființă, aparența cunoașterii, imposibilitatea comunicării.  

Gorgias anticipează reflexivitatea poeticii moderne, pentru că 

demonstrează prin limbaj inconsistența limbajului însuși, un discurs 

care se întoarce asupra propriei neputințe. 

Toți cei care gândesc pozitiv sensul ființei, cei care se încred 

total sau critic în puterea rațiunii, au nevoie de o instanță 

ordonatoare, un zeu care să le susțină mărturisirea. Le trebuie un zeu 

poet, un zeu logos. Principiul rațional al lumii este poetic pentru că 

instituie lumea, o face să fie. Această ființă este ea însăși o poetică de 

explicare a ordinii, o Theorie, o Filosofie.  

Heraclit, Platon și Aristotel vorbesc despre Logos, Nous sau 

Prima Mișcare. Zeul lui Heraclit este același cu puterea de a 

armoniza contrariile, ca rațiune universală: „nu pe mine, ci pe Logos 

ascultând, este înțelept să spui că totul este unul” ( fr. 50).6 Este oare 

aici Heraclit mai puțin credincios Unului suprem și zeiței 

binecuvântătoare decât Parmenide? Ba bine că da! Și Parmenide și 

Heraclit și Gorgias vorbesc felurit despre aceleași elemente, după 

 
6 Trimiterile la presocratici se fac aici urmând ediția Diels Hermann; Kranz 
Walther (ed.), Die Fragmente der Vorsokratiker, Akademie Verlag, Berlin , 2001. 
În limba română Presocraticii. Fragmente, doxografii, mărturii, traducere, note și 
studiu introductiv de Alexandru Boboc, Editura Ştiinţifică, București 1993. 



92                                                                                                    Iulian GRIGORIU 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108. 

cum le modalizează și tematizează: Ființă, Neființă, substanță, 

devenire, Unu, Multiplu, relație, armonie, contradicție, limbaj, 

vorbire, tăcere. Ei nu vorbesc diferit, ci felurit despre aceleași lucruri, 

că îi cheamă Parmenide, Protagoras, Zenon, Socrate, Platon, Gorgias, 

Aristotel, Plotin, ori Descartes, Spinoza, Leibniz, Kant, Fichte, 

Schelling, Schopenhauer ori Whitehead. Avem aici linia directă a 

celor mai importanți filozofi poeticieni de aceeași factură. Oricât de 

opozabili ar apărea, că sunt idealiști, raționaliști, empiriști sau 

procesualiști, toți acești filosofi pot fi înțeleși, retrospectiv, ca 

participând la o poetică comună a Logosului: aceea a ordinii vii a 

lumii.  

Filosofia greacă și-a închipuit rațiunea ca pe o poetică 

funcțională a contrariilor, a autoorganizării universale, unde trecerea 

între stabil și instabil se face prin participare (methexis) și procesiune 

(prohodos). Ființa Unului se comunică lumii fără a se pierde. Lumea 

devine imaginea mobilă a eternului (Platon, Timaios, 37 d), sufletul 

participă la idei fără a le epuiza. Plotin (Enneade V.1) concepe această 

procesiune ca pe o emanație, tot ceea ce există este o emisie din Unu, 

care rămâne neschimbat. Stabilul (Unu, Ființa) produce instabilul 

(lumea) printr-un act de creație-comunicare-revărsare care depășește 

logica simplă a conservării și apare ca o transmutație poetică.  

Stoicii identificau sursa inepuizabilă cu respirația rațională a 

cosmosului. Logos spermatikos ar fi o energie difuzată (pneuma), 

care informează materia (Diogene Laertios, VII. 134; Marcus 

Aurelius, Meditații IV. 14). De la Neființă la Ființă, sau/ și de la 

Ființă la Ființe,  prin immanentizare, rațiunea devine principiu fizic, 

material. La nivelul logosului, trecerea dintre stabil și instabil 

semnifică acțiunea unei necesități de ordin metapoetic, ananke.7 

Logosul are funcția de factor autoreglator, impune o homeostazie 

semantică universală, răspunde de echilibrul dintre măsură și 

schimbare. Am putea spune că Ananke este funcția de constrângere a 

realului, iar Logosul, parametrul său de stabilizare, ceea ce 

garantează coerența tranzițiilor între opoziții.  

În știința de azi, Logosul poate fi văzut ca un cod 

informațional autoorganizator, analog cu „informația” la Shannon 

 
7 Ananke apare la Platon, Republica X, 617 c, ca zeița Necesității, mama celor trei 
Moire.   



Orice filosofie este o poetică (II)                             93 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108. 

sau cu „ordinea prin fluctuație” la Prigogine8, principiul prin care 

instabilitatea produce forme stabile. 

În pleiada de gânditori-poeticieni, îi deosebim pe aceia care 

cred că pot desluși taina universului, de sceptici, agnostici și 

pesimiști. Dar direct sau indirect, toți pledează pentru faptul că 

mintea are o relație poetică cu întreaga realitate, Ca spațiu subtil al 

exprimării posibilităților. Spațiul mental este un câmp de 

interacțiune între ordine și haos, între algoritm și imaginație, un 

câmp interior de conexiuni în care se nasc toate întrebările și 

poeticile, deschise și explicative. 

 

2.2. SPAȚIUL MENTAL CA MEDIU AL POETICILOR. 

DE LA RES COGITANS LA IMAGINARUL 

PRODUCTIV BACHELARDIAN 

 

În genealogia modernă a spațiului mental ca sursă a poeticilor, 

Descartes îi fixează premisa ontologică prin identificarea gândirii ca 

substanță, res cogitans, distinctă de res extensa. În Meditationes de 

prima philosophia (1641), cogito-ul cartesian este certitudine logică 

și instanță de auto-fondare a subiectului, un pol de evidență care 

conferă stabilitate oricărui discurs. Această separare limpezește scena 

pentru interogația ulterioară, dacă gândirea are „substanță”, care este 

dinamica ei internă, ce face posibilă trecerea dintre sensibil și 

intelectual, dintre imagine și concept?  

Kant oferă prima teorie sistematică a unei instanțe 

intermediare, imaginatio productiva, ca organon al sintezei dintre 

materie și cugetare. În Critica rațiunii pure (1781/1787), îndeosebi în 

Estetica transcendentală și Analitica principiilor, imaginația 

productivă realizează sinteza transcendentală a diversului intuiției în 

unitatea conceptelor (A 78–A 130/B 103–B 169). Mai mult decât o 

simplă facultate psihologică, imaginația livrează condiția de 

posibilitate a experienței, adică mediază între dat (spațiu și timp ca 

forme ale sensibilității) și categoriile intelectului, generând schemata 

(B 176–B 187). La Kant, schematismul realizează mai mult decât 

 
8 Conceptul apare la Ilya Prigogine  și Nicolis Grégoire , în Self-Organization in 
Nonequilibrium Systems: From Dissipative Structures to Order through 
Fluctuations, Wiley-Interscience, New York, 1977. 



94                                                                                                    Iulian GRIGORIU 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108. 

trecerea între concept și intuiție, o temporalizare a conceptului. 

Imaginatio productiva este o forță temporală de mediere între 

stabilitate și instabilitate. Timpul apare drept elementul instabil prin 

care cunoașterea se formează. Spațiul mental capătă statut 

constitutiv ca loc al unei poietici transcendentale în care se produce 

compatibilitatea dintre sensibil și inteligibil. În termenii principiului 

metapoetic prezent, imaginația productivă este mecanismul de 

deformare coerentă prin care realul devine inteligibil și conceptul 

dobândește figurabilitate. De aici decurge un principiu fundațional al 

metapoeticii sub forma că orice cunoaștere este poetică în structură, 

pentru că presupune trecerea creatoare între registre heterogene. Nu 

altceva face imaginația productivă ca funcție temporală, realizând 

sinteza între concept și intuiție prin schema timpului, o imagine a 

conceptului (B 180–B 187). Această temporalizare a rațiunii 

reprezintă, în termenii principiului de relativitate metapoetică, 

mecanismul prin care ordinea devine mișcare și stabilul se menține 

prin instabilitate. 

Dacă la Kant schematismul asigură trecerea concept-intuiție, 

la Husserl noesa- noema explică trecerea act-sens. În ambele cazuri, 

spațiul mental este culoarul poieti pe care îl conceptualizez aici, cheia 

principiului de relativitate în gândire. Acesta funcționează ca un 

operator de traducere între registrele experienței, sensibil și 

inteligibil, dat și sens. În această traducere permanentă se manifestă 

principiul de relativitate poetică: identitatea sau coerența gândirii se 

conservă prin deformarea ei creatoare. Husserl mută accentul de pe 

condițiile transcendentale ale sintezei pe modul de dăruire al 

obiectului în conștiință. În Idei I (1913) și Meditații carteziene (1931), 

analiza intențională distinge între noesa, actul trăit al conștiinței (a 

vedea, a imagina, a judeca) și noema, corelatul ideal-intențional, 

obiectul-așa-cum-este-vizat. Într-o asemenea arhitectură, distincția 

noesa/ noema separă două fețe ale aceluiași eveniment de 

semnificație, cum apare ceva ca ceva. Reducția fenomenologică, 

epoché, suspendă teza existențială pentru a accesa eidosul dăruirii. În 

termenii metapoeticii de față, Husserl arată că spațiul mental este o 

rețea de acte, noesa, și configurații de sens, noema, un câmp mental 

intențional în care se articulează poetic trecerea dintre dat și sens. 

Figura poetică devine aici vizibilă, căci sensul nu este în lucruri, 



Orice filosofie este o poetică (II)                             95 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108. 

fiindcă se constituie în modul lor de apariție. Orice rostire este o 

micro-poiesis a intenționalității. Structura intențională a conștiinței 

are o natură temporală. Fiecare act, noesa, anticipează și reține, se 

desfășoară între protencție (așteptare) și retencție (amintire).9 Acest 

dinamism temporal definește un câmp de prezență mobil, un spațiu 

de relativitate a sensului. În accepțiunea principiului de față, timpul 

conștiinței este locul poetic în care memoria și uitarea se întâlnesc și 

sensul se regenerează prin diferență.  

Aproape simultan cu Husserl, în 1896, Bergson în Materie și 

memorie, concepe memoria ca funcție a duratei pure (durée), o 

vibrație între spirit și materie, ceea ce conferă intenționalității o 

dimensiune metapoetică, faptul că eul se conservă în fluxul creativ al 

timpului. 

Un spațiu mental echivalent cu acela al constituirii sensului 

sau al intenționalității la Husserl, este spațiul imaginarului material 

sau al emergenței imaginii la Bachelard. Atât intenționalitatea 

(Husserl), cât și imaginarul material (Bachelard) definesc un regim al 

apariției; sensul și imaginea se nasc împreună din actul de a da 

formă. În această co-prezență, gândirea devine poetică, pentru că 

realitatea se constituie ca eveniment de semnificație. Acestea converg 

într-o dinamică a expresivității, ceea ce numesc aici „relativitate 

poetică a gândirii”. Bachelard este autorul unei poietici a materiei, 

dar și a cuvântului, prin distingerea dintre imaginario material și 

imaginario formal10. Spațiul mental devine laboratorul formelor 

poietice. Fenomenologia imaginarului material dezvăluie cum 

imagini-rizom pornesc din elementele primordiale (foc, apă, aer, 

pământ) și structurează experiența poetică11. Cuvântul are o valență 

materială: sunetul, ritmul, textura fonică participă la geneza imaginii 

poetice. Formele sonore trezesc imagini elementare (apa curgătoare, 

focul care pâlpâie), transformând limbajul într-un spațiu de 

cunoaștere sensibilă. Sonoritatea devine mediu de transsubstanțiere 

între materie și idee, real și imaginar. Imaginile fac mai mult decât să 

 
9 Orizontul intențional și timpul conștiinței (protencție și retencție), termenii pot fi 
regăsiți pe parcursul lucrării lui Alexandru Surdu, Fenomenologia husserliană și 
filosofia contemporană, Ed. Științifică și Enciclopedică, București, 1984.  
10 Despre substanța sonoră a limbajului poetic vezi Poetica reveriei (1992) și Aerul 
și visele (1993).  
11 În Poetica spațiului (2003) și Psihanaliza focului (1995).  



96                                                                                                    Iulian GRIGORIU 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108. 

ilustreze, preced conceptul ca energie de figuranță și produc un 

surplus de real prin reverie, cea din urmă fiind o metodă de 

cunoaștere poetică. În La formation de l’esprit scientifique (1938), 

Bachelard arată că imaginile constituie motorul mutațiilor rațiunii, și, 

prin rupturi epistemologice, hrănesc transformările gândirii 

științifice, făcând-o astfel să evolueze.   

În orizontul principiului ontologic de relativitate propus aici, 

Bachelard oferă anatomia unei poetici operative. Limbajul încetează 

să fie un cod  și se arată drept energie semnificantă colectivă, își 

transcende frontierele și transformă limitele în pârghii ale invenției. 

Fiecare rostire este o instabilitate controlată care reorganizează 

câmpul de sens.  

 

2.3. SPAȚIUL FIZIC CA ECHILIBRU POETIC 

 

Cosmologia contemporană arată că universul însuși s-a născut 

dintr-o instabilitate cuantică, nu din nimic. În modelul inflaționar 

(Alan Guth,1997; Andrei Linde, 1994), universul se expandează prin 

fluctuații energetice spontane care generează structuri stabile, iar 

materia apare din dezechilibre sau fluctuații ale vidului cuantic. 

Fiecare proces poartă o signatură, fiecare element poartă amprenta 

Zeului.  În primele fracțiuni ale timpului, când se face trecerea de la 

netimp la timp, pentru ca universul viitor să existe, rata inflației 

trebuie să aibă o valoare foarte fină și bine stabilită; e ca și cum ai 

vrea să faci un balon de săpun: dacă sufli prea tare, pelicula se sparge, 

dacă sufli prea încet, balonul nu se formează. Toată greutatea 

universului și a diversului depinde de acel fir de pai primordial. Tot 

ce se întâmplă este poetic, fiindcă are un sens, o urmare, un rezultat, 

de la nimic la ceva. Este vorba de o acțiune, o Voință, ar spune 

Schopenhauer, care se obiectivează. La acest nivel apar cele mai 

fastuoase poetici fizico-matematice. De la haos la cosmos, drumul 

este poetic, cosmologia devine o mitopoetică a științei.  

Teoria haosului și mecanica cuantică reiau, într-un limbaj 

științific, miturile creației, lumea ca echilibru sensibil între stabil și 

instabil, lumină și întuneric. Existența, creația, realitatea, au o dublă 

dimensiune și o dublă taină: cea a universalului, generalului, și cea a 

particularului, individualului. Miza constă în apariția și conservarea 



Orice filosofie este o poetică (II)                             97 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108. 

eului, a individului, dar întrebarea dacă eul se conservă în jocul 

dintre Ființă și Neființă, rămâne încă fără răspuns pozitiv. Răspunsul 

la una dintre aceste probleme ar trebui să rezolve toate necunoscutele 

și dificultățile prezentate aici. E vorba de depistarea acțiunii unor 

forțe contrare care duc sau nu la conservarea ființei și a eului, forțe 

care de altfel se manifestă încă de la începutul lumii fizice. Aparent 

este vorba de gravitație și de forța de repulsie, care conduc la 

expansiune și diversitate. Pentru a încerca un răspuns și a ne forma o 

imagine despre o astfel de realitate, pe baza principiului de 

relativitate în gândire și existență, vom cerceta poeticile celor care 

încearcă să lumineze acest tărâm, adică să descoperim cum 

identitatea explicativă se conservă prin deformare, iar limbajul și 

realitatea se nasc reciproc.  

 

2.4. FICHTE ȘI SCHELLING – EUL CA PROCES 

POETIC AL REALITĂȚII 

 

Una dintre marile întrebări ale idealismului german privind 

relația dintre eul individual și eul absolut, dintre general și 

particular, dintre forțele coezive și cele disociative ale existenței, nu a 

primit încă un răspuns unanim acceptat metafizic, iar din punct de 

vedere fizic și științific, un astfel de răspuns nu poate fi dat decât 

exterior, cantitativ, reducționist.  

După Kant, care stabilise unitatea formală a conștiinței, Fichte 

și Schelling vor transforma problema eului într-o teorie a auto-

creației realității. Fichte și Schelling reprezintă momentul în care 

problema eului devine generativă și poetică în sens ontologic. În 

sistemele lor, eul a depășit statutul de principiu logic și iluzie 

psihologică, devenind act de producere a lumii, într-o dinamică 

poetică oscilând între afirmare și negare, general și particular, ființă 

și neființă. La ambii se poate regăsi principiul relativității poetice: 

identitatea și ordinea se conservă prin punerea eului în opoziție și 

acord cu sine, prin deformarea internă care produce sens nou.  

 

 

 



98                                                                                                    Iulian GRIGORIU 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108. 

2.4.1. FICHTE – EUL CA ACT DE AUTOCREAȚIE 

PROPRIE ȘI A REALITĂȚII 

 

Fichte a fost poate primul care a formulat cu deplină 

conștiință această problemă în termenii unei autoproducții a eului, 

ceea ce exprimă o mutație decisivă în gândirea filosofică și arată că 

eul absolut este un act originar de auto-producere (Tathandlung – 

fapt-acțiune). În Wissenschaftslehre (1795)12, Fichte consacră 

instituirea poetică a eului, care constituie fundamentul doctrinei, 

consfințind  autopunerea sa, adică faptul că Eul este prin actul prin 

care se afirmă pe sine și este, pentru că se autopune. Parafrazând 

astfel intuiția fichteană, aș spune că existența și actul conștiinței 

coincid poetic, într-o mișcare de autoconstituire.  

În sensul principiului de relativitate poetică, existența eului 

ține de un act de creație continuă, actul existenței fiind identic cu 

actul conștiinței. Eul se definește printr-un dublu impuls, unul de 

autoafirmare creatoare și altul de contrapunere, opunerea non-eului 

chiar în interiorul său. Aici apare opoziția inebranlabilă dintre Eu și 

Non-Eu, subiect și lume, formă și materie, între stabil și instabil. Tot 

ceea ce există, inclusiv natura și lumea obiectivă, apare ca limitare a 

acestui act prim de autoconstituire. Particularul rezultă din 

tensiunea internă a eului absolut, creată între afirmare și limitare. 

Conștiința se află într-o dinamică sui generis, fiecare ființă 

individuală fiind o încercare a Eului absolut de a se recunoaște în 

forma limitată a lumii. 

Dacă s-ar închide în sine, Eul ar rămâne singur. Dar el se 

conservă prin alteritate, prin dialectica dintre afirmare și rezistență. 

Aici, principiul de relativitate se aplică la nivel ontologic: eul menține 

unitatea rațiunii prin deformare, se recunoaște în ceea ce-l 

contrazice, se definește prin ceea ce-l limitează. Identitatea devine un 

proces poetic de traducere între interior și exterior. Limbajul însuși, 

la Fichte, survine ca expresie a acestei mișcări, cuvântul este mai 

mult decât o formă de reflectare a unei lumi date, se poate spunecă o 

creează activ, ca act de sinteză între Eu și Non-Eu. Limbajul naște 

 
12Gottlieb Johann Fichte, Doctrina științei, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1994. 



Orice filosofie este o poetică (II)                             99 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108. 

realitate, iar realitatea naște limbaj, într-o reciprocitate de natură 

poetică. 

În Bestimmung des Menschen (1800)13, Fichte adâncește 

ideea într-o formă lirică și etică. Eul devine conștient de sine prin 

iubire și acțiune morală, participând la autocrearea spiritului 

universal.  

Dialectica fichteană se poate citi în termenii cosmologiei de 

azi. Eul se conservă printr-o luptă permanentă între forțele gravitației 

(care atrag, unifică, interiorizează) și cele ale repulsiei (care resping, 

diferențiază, exteriorizează). Dar gravitația și repulsia nu sunt decât 2 

forme de existență materială în marele câmp unificat cu forța 

poetico-afectivă, așa cum se profilează pe parcursul acestei 

metapoetici. Câmpul unificat este propriu și eului absolut fichtean. 

Gravitația este suportul Eului absolut care se adună în sine, iar 

expansiunea, suportul afectiv al libertății individuale care caută să se 

manifeste. Conservarea eului poate fi privită și ca un dat, dar mai ales 

ca un act continuu de echilibrare între unitate și diversitate, general 

și particular. 

 

2.4.2. SCHELLING: IDENTITATEA ABSOLUTĂ ȘI 

POETICILE NATURII 

 

Schelling va merge mai departe în această direcție, afirmând 

că între Eul universal și natură există o relație de identitate dinamică. 

În Ideen zu einer Philosophie der Natur (1797)14 și System des 

transzendentalen Idealismus (1800)15, Schelling respinge imaginea 

naturii ca simplu Non-Eu pasiv. Natura este spiritul devenit 

inconștient, o activitate creatoare care precede logic și ontologic 

reflecția. Se poate spune că natura este somnul spiritului, iar spiritul 

trezia naturii, imagine care sintetizează unitatea lor mai degrabă 

imbricată decât dinamică, structura lor unitară fiind de tip mandala 

 
13 Gottlieb Johann Fichte, Die Bestimmung des Menschen, Felix Meiner Verlag, 
Hamburg, 1997. 
14 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling, Ideen zu einer Philosophie der Natur als 
Einleitung in das Studium dieser Wissenschaft (1797), Felix Meiner Verlag, 
Hamburg, 2001. 
15 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling, Sistemul idealismului transcendental, 
Editura Humanitas, 1995. 



100                                                                                                    Iulian GRIGORIU 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108. 

sau Yin și Yang, unde fiecare își ascunde contrariul și fiecare conține 

sămânța celuilalt. Este vorba despre o reflexivitate originară, o 

respirație comună a ființei, în care inconștientul naturii devine 

conștiință de sine a spiritului, natura fiind Spiritul însuși în mod 

inconștient, Spiritus dormiens, cum spun unii comentatori. 

Deci natura nu e în afara spiritului, ci în interiorul lui, ca 

dimensiune latentă, neconștientă, în care se pregătește trezirea. 

Circularitatea ne arată că Spiritul se naște din sine, sub forma Naturii 

care se autodezvăluie. Așadar, natura e „partea nocturnă” a Spiritului, 

aceea care lucrează fără reflecție, dar nu fără rațiune. Nefiind două 

substanțe, Natura și Spiritul sunt două moduri de manifestare ale 

aceleiași realități, diferența dintre ele fiind una de conștiință. la 

Schelling natura conține în ea principiul conștiinței, iar spiritul 

conține urma naturii, adică materia visului originar. Prin această 

inversiune poetică, Schelling unifică ceea ce Fichte despărțise; 

spiritul și natura devin două faze ale aceleiași forțe creatoare 

universale, Urkraft,  principiul dinamic care produce totul prin 

opoziția contrariilor: lumină și întuneric, atracție și repulsie, formă și 

materie. 

În Darstellung meines Systems der Philosophie (1801)16, 

Schelling formulează în mod sistematic doctrina identității absolute, 

afirmând că în Absolut opoziția dintre subiect și obiect dispare, 

fiindcă amândouă sunt una și aceeași realitate. În sistemul său de 

identitate, Schelling nu face decât să afirme un principiu de 

relativitate, o formulă care sintetizează viziunea asupra unității dintre 

gândire și existență. Întrucât Absolutul este deopotrivă subiect și 

obiect, nu este nici unul, nici altul, ci identitatea lor, unitatea 

originară a gândirii și a ființei. Ceea ce Fichte vedea ca opoziție între 

Eu și Non-Eu, Schelling transformă într-o unitate, într-o simfonie a 

contrariilor. Eul individual coincide cu o expresie temporară a 

Absolutului care se revelează sieși prin forme finite. 

În sistemul schellingian, principiul relativității se aplică în 

grad ontologic, și spun „grad”, fiindcă diferența dintre cunoaștere și 

 
16 Friedrich Wilhelm Joseph, Schelling, Schriften 1801, Darstellung meines 
Systems der Philosophie und andere Texte, Frommann-Holzboog, Stuttgart, 2009. 
 
 



Orice filosofie este o poetică (II)                             101 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108. 

realitate, eu și natură, e una de grad. Ordinea lumii se conservă în eul 

aflat în tensiunea dintre stabil și instabil, rațiune și imaginație, idee și 

manifestare. Dar prin identificare, forma devine materie și materia, 

formă. 

„De ce” și „cum” se întâmplă ce se întâmplă, nu ne pot spune 

nici filosofii, nici științificii, artiștii sau fervenții religioși. Dânșii ne 

spun „că” se întâmplă, și au intuiții mai bune sau mai rele despre 

asta. Prin intermediul unei intuiții afine cu cea schelingiană, afirm că 

Unitatea dintre Ființă și Realitate este una ideală, dar ține de un 

proces poetic al identificării care se revelează sieși prin diferență, deci 

unul relativ și deformant. Limbajul, în manifestarea eului la 

Schelling, devine expresia creatoare a acestei identificări, locul în 

care gândirea și natura coincid temporar într-un act de revelație 

estetică. 

În Philosophie der Kunst (1802–1803)17, Schelling afirmă că 

arta este „organonul filosofiei”, forma supremă de cunoaștere, pentru 

că în artă se împacă libertatea și necesitatea, generalul și 

individualul. Pare puțin, pentru științifici, relativiști, teologi, sau 

chiar filozofi. Dar una e că nici ei nu obțin mai mult, iar noi, prin 

mijlocirea Principiului de relativitate, am ajuns la o formulă 

aproximativ identică, și anume că realitatea și rațiunea, eul cu tot cu 

non-eu, configurează un echilibru subtil între rațiunea universală și 

expresia particulară, între lege și creație. Conservarea eului, prin 

identificarea și sinteza contrariilor, înseamnă mai mult decât fixarea 

unei identități, anume participarea la ritmul creației universale, acel 

proces prin care generalul se particularizează fără a se pierde, pe 

când particularul se reîntoarce în universal fără a se dizolva. 

Răspunsul la întrebarea dacă eul se conservă între Ființă și Neființă, 

presupune recunoașterea unei poetici a echilibrului ontologic. Eul se 

conservă în măsura în care se recreează ca proces, pulsație între 

stabil și instabil, între gravitație și expansiune. Așa cum universul 

fizic se naște din interacțiunea unor forțe contrare, conștiința se 

constituie din tensiunea dintre Eu și Non-Eu, transfigurate în 

libertate creatoare și necesitate a ordinii. 

 
17 Friedrich Wilhelm Joseph, Schelling, Filozofia artei, Editura Meridiane, 
București, 1992. 
 



102                                                                                                    Iulian GRIGORIU 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108. 

În limbaj fichtean, eul este ceea ce face să fie, În limbaj 

schellingian, vorbim despre principiul identității absolute, în care 

spiritul și natura, subiectul și obiectul, se află în permanență 

creatoare. Forțele care susțin universul, atracția și repulsia, gravitația 

și expansiunea, coexistă cu aceleași energii și tensiuni care definesc 

ființa umană. Eul este punctul sensibil și rațional de echilibru între 

aceste contrarii, locul unde universul își amintește de sine. 

 

2.4.3. EUL CA ACT POETIC AL LUMII 

 

Atât la Fichte, cât și la Schelling, eul se conservă într-o poetică 

a autotransformării. Fichte găsește în eul activ sursa tuturor 

realităților posibile, fiindcă ființa este produsul acțiunii de 

autoafirmare. Schelling descoperă în natură eul adormit, iar în artă 

și conștiință, eul trezit, care se recunoaște în multiplicitate. În 

termenii principiului de relativitate metapoetică, conservarea 

raționalității discursive conduce la deformarea conceptuală, iar 

deformarea devine însăși condiția creației și auto-creației. 

Prin filosofie, se înțelege o poetică a identității în mișcare 

conceptuală având ca finalitate eul și lumea. Eul se plasează aici, fie 

fortuit, fie marginal, o formă de energie creatoare care oscilează între 

unitate și diferență, subiect și obiect, univers propriu și univers alter. 

Realitatea este limbajul pe care eul și-l spune sieși, iar limbajul este 

realitate devenită prin rostirea eului. Dar se prea poate ca realitatea 

eului să fie cu totul altceva decât realitatea reală. La nivel etic și 

spiritual, aceeași trecere de identificare între contrarii, se manifestă 

sub forma credinței care oscilează între certitudine și îndoială, a 

iubirii care trăiește între dăruire și pierdere, a memoriei care se 

clădește prin uitare. În fiecare act uman, stabilul și instabilul 

coexistă. A trăi înseamnă a echilibra contrariile. A crea înseamnă a 

transforma instabilitatea în formă. Limbajul depășește statutul de 

simplu cod și se manifestă ca o energie poetico-semnificantă, fiecare 

enunț concură la un act de creație ontologică, metafora instituie o 

invenție a sensului, o poiesis a limbajului însuși.  

 

 



Orice filosofie este o poetică (II)                             103 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108. 

2.5. RELATIVITATE ȘI GÂNDIRE FILOSOFICĂ A 

EULUI 

 

Principiul filosofic de relativitate susține că identitatea 

rațională, conceptuală, se conservă prin deformare și regenerare, 

ceea ce pare să reflecte pe lângă poeticitatea limbajului, și un 

corespondent ontologic, o poeticitate a ansamblului existențial, dar 

independent de ceea ce credem noi că există sau cum există acesta. 

Sesizăm că ceva anume există, filosofii îl numesc eu, lume, materie, 

spirit, substanță, proces, dar fără să reușim să formulăm decât o 

interogație din ce în ce mai profundă.   

Filosofii moderni, de la Hume la Whitehead, au arătat că eul se 

află în mod definitoriu într-un proces de auto-referențialitate poetică. 

Firul poeticii modernității este același. Hume dizolvă eul în percepții, 

arătând că identitatea este efectul unui limbaj al imaginației. Kant 

reface eul ca funcție sintetică a rațiunii, dar nu ca substanță. 

Nietzsche desființează subiectul ca entitate metafizică, evidențiind 

caracterul creator al limbajului. Whitehead transformă identitatea 

într-un proces universal de creație, într-o poetică a devenirii.  

Aici miza rezidă în explicația privind apariția și conservarea 

gândirii, lumii și eului. Ceea ce numim eu nu mai poate fi conceput, 

în modernitate, ca un centru fix, o substanță invariabilă. Filosofia 

descoperă că eul ține de o mișcare continuă de traducere între limbaj 

și realitate, de o detașare ca expresie între subiect și obiect. Într-o 

rapidă trecere în revistă a metamorfozelor poetice ale eului, plecând 

de la Descartes, se constată disoluția eului ca substanță. Încă la 

Hume, în A Treatise of Human Nature (1739-1740)18, eul apare ca o 

colecție de percepții aflate în flux. Identitatea cu sine e mobilă, 

nesubstanțială, o ficțiune narativă produsă de imaginație pentru a 

lega discontinuitatea trăirilor. Hume anticipează empiric principiul 

relativității poetice, sesizând că stabilitatea conștiinței ține de o 

construcție de limbaj. Eul se conservă ca metaforă, ca poveste 

coerentă într-un flux de evenimente mentale, ceea ce astăzi am numi 

narrative self. 

 
18 David Hume, Cercetare asupra intelectului omenesc, Editura Științifică și 
Enciclopedică, București, 1987, Cartea I, partea IV, secțiunea VI. 



104                                                                                                    Iulian GRIGORIU 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108. 

Kant reintroduce unitatea subiectului, în termeni formali, și 

anume, eul devine condiția posibilității oricărei experiențe. În Critica 

rațiunii pure, Analitica transcendentală, B 131-B 134, Eu gândesc 

trebuie să poată însoți toate reprezentările mele. Acesta este 

principiul unității sintetice a apercepției și transcendența sintezei. 

Dacă unitatea aperceptivă ar fi substanțială, s-ar conserva prin 

permanență ontologică. Însă fiind formală, se conservă prin 

continuitatea activității sintetice a minții. Aici se regăsește un alt 

aspect al principiului de relativitate, și anume, pentru a conserva 

raționalitatea discursivă, gândirea se reconfigurează deformând 

conceptele pentru a le reintegra în noul câmp al experienței. 

Identitatea conceptuală este poetică prin natura ei, se regenerează 

prin traducere între sensibil și intelectual, fenomen și idee. 

Friedrich Nietzsche, în Jenseits von Gut und Böse (1886)19 și 

Zur Genealogie der Moral (1887)20, duce mai departe disoluția eului, 

afirmând că eul subiect nu este decât o multiplicitate de forțe 

interpretative. Eul apare ca o ficțiune gramaticală născută din nevoia 

limbajului de a presupune un agent în spatele acțiunii. În Götzen-

Dämmerung oder Wie man mit dem Hammer philosophiert (1889) 

(secțiunea „Rațiunea în filozofie”), Nietzsche observă că „Sub 

aspectul apariției ei, limba aparţine de perioada celei mai 

rudimentare forme de psihologie... Fiinţa e pretutindeni introdusă 

mental, strecurată drept cauză; din conceperea «eului»…rezultă abia, 

în mod deductiv, noţiunea de «fiinţă».”21 Limbajul, departe de a 

reflecta realitatea, o creează prin structura sa sintactică. Aici se aplică 

în mod direct principiul relativității poetice, faptul că limbajul naște 

realitate, realitatea, la rândul ei, prelucrează, deformează și creează 

limbaj. Eul, ca identitate coerentă, a ajuns o metaforă uzată, un 

produs al retoricii raționale, în fapt, identitatea sa conceptuală se 

menține prin reinterpretare permanentă. 

Whitehead va uni intuiția lui Hume, fluxul de percepții, cu 

structura kantiană a sintezei, și le va însufleți printr-un principiu 

poetic universal, Creativity, forța care produce ordine din 
 

19 Friedrich Nietzsche, Dincolo de bine și de rău, Editura Humanitas, București, 
1994, §12. 
20 Friedrich Nietzsche, Genealogia moralei, Editura Humanitas, București, 1998. 
21 Friedrich Nietzsche, Amurgul idolilor, Editura Humanitas, București, 2008, p. 
33. 



Orice filosofie este o poetică (II)                             105 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108. 

instabilitate. În filosofia procesului (Process and Reality, 1929), 

identitatea se regăsește în proces, nu în substanță, sau iluzie, iar eul, 

ca actual entity, un moment de experiență auto-creativă, preia lumea 

și o reconstituie în propria devenire, și în sistemul său, identitatea se 

conservă prin transformare. Fiecare moment al conștiinței devine o 

nouă sinteză a întregului univers, o prehension a lumii în devenire. 

Raționalitatea discursivă ține, la rândul ei, de un proces poetic, de o 

rețea de prehensiuni care creează concepte noi prin deformarea celor 

vechi. Ceea ce se conservă în toate aceste modele ține de relația dintre 

formă și deformare, de conceptele față în față cu experiența. 

Limbajul, rațiunea și ființa se reflectă reciproc. Limbajul produce 

realitate, realitatea reconfigurează limbajul, eul este locul acestei 

rezonanțe, poeticul existenței în acțiune. 

Aplicat aici, Principiul metapoetic de relativitate în gândire și 

existență, prin pendulare între limbaj și realitate, face posibilă 

coexistența stabilului și instabilului. Creativity, ca expresie 

ontologică a identității prin transformare continuă, exprimă aceeași 

tensiune pe care principiul îl recunoaște în toate lucrurile. El se 

reclamă ca instanță metapoetică a realului, prin faptul că reflectă 

dinamica prin care limbajul devine ființă și  ființa se rostogolește în 

limbaj. Altfel, identitatea curge, nu stă, preia eul, rațiunea, limbajul, 

le conservă  prin deformare în mișcarea prin care ordinea se naște 

din instabilitate și revine la sine. Fiecare rostire reface lumea, lumea 

se menține vie prin actul de a se re-rosti  și re-rostui. Interogația 

rămâne pregătirea pentru revenirea la sens, la logos. Ființa și 

limbajul se reflectă reciproc într-un flux al creației, locul unde 

metafizica devine poezie.  

 

 

Bibliografie 

 

Bachelard, Gaston, Aerul şi visele, traducere Simona Cioculescu, 

Editura Univers, București, 1993. 

Bachelard, Gaston, Filosofia lui nu, traducere Irina Mavrodin, 

Editura Univers, București, 1996. 

Bachelard, Gaston, Flacăra unei lumânări, traducere Sorin 

Mărculescu, Editura Univers, București, 1999. 



106                                                                                                    Iulian GRIGORIU 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108. 

Bachelard, Gaston, Noul spirit ştiinţific, traducere Irina Mavrodin, 

Editura Humanitas, București, 1996. 

Bachelard, Gaston, Pământul şi reveriile voinţei, traducere Simona 

Cioculescu, Editura Univers, București, 1995. 

Bachelard, Gaston, Poetica reveriei, traducere Irina Mavrodin, 

Editura Univers, București, 1992. 

Bachelard, Gaston, Poetica spaţiului, traducere Irina Bădescu, 

Editura Paralela 45, Piteşti, 2003. 

Bachelard, Gaston, Psihanaliza focului, traducere Irina Mavrodin, 

Editura Univers, București, 1995. 

Bachelard, Gaston, The Formation of the Scientific Mind, traducere 

Mary McAllester Jones, Clinamen Press, Manchester, 2002. 

Bergson, Henri, Materia și memoria. Eseu despre relația dintre corp 

și spirit, traducere Adriana Babeți și Delia Suiogan, Editura 

Humanitas, București, 1998. 

Boboc, Alexandru (trad.), Presocraticii. Fragmente, doxografii, 

mărturii, Editura Ştiinţifică, București, 1993. 

Descartes, René, Meditații metafizice, traducere Constantin Noica, 

Editura Humanitas, București, 1992. 

Fichte, Gottlieb Johann, Die Bestimmung des Menschen, Felix 

Meiner Verlag, Hamburg, 1997. 

Fichte, Gottlieb Johann, Doctrina științei, traducere Virgil Ciomoș, 

Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1994. 

Guth, Alan H., The Inflationary Universe: The Quest for a New 

Theory of Cosmic Origins, Addison-Wesley, New York, 1997. 

Heidegger, Martin, Vorträge und Aufsätze, ediția 7, Pfullingen, 

Neske, 2000. 

Hölderlin, Friedrich, Poezii alese, traducere Ștefan Aug. Doinaș, 

Editura Univers, București, 1982. 

Hume, David, Cercetare asupra intelectului omenesc, Editura 

Științifică și Enciclopedică, București, 1987. 

Husserl, Edmund, Idei privitoare la o fenomenologie pură și o 

filosofie fenomenologică, Cartea I, traducere Mircea Florian, Ion 

Petrovici, Editura Humanitas, București, 1996. 

Husserl, Edmund, Meditații carteziene. O introducere în 

fenomenologie, traducere Alexandru Boboc, Editura Humanitas, 

București, 1994. 



Orice filosofie este o poetică (II)                             107 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108. 

Kant, Immanuel, Critica rațiunii pure, traducere Nicolae Bagdasar și 

Elena Moisuc, Editura IRI, București, 1994. 

Laertios, Diogenes, Despre viețile și doctrinele filosofilor, traducere 

C.I. Balmuș, Editura Polirom, Iași, 1997. 

Linde, Andrei, „The Self-Reproducing Inflationary Universe”, 

Scientific American, vol. 271, nr. 5, 1994, pp. 48–55. 

Marcus, Aurelius, Gânduri către sine însuși, ediție bilingvă gr.-rom., 

traducere Cristian Bejan, Editura Humanitas, București, 2013. 

Nietzsche, Friedrich, Amurgul idolilor, traducere Alexandru Al. 

Șahighian, Editura Humanitas, București, 2008. 

Nietzsche, Friedrich, Dincolo de bine și de rău, traducere Ștefan Aug. 

Doinaș, Editura Humanitas, București, 1994. 

Nietzsche, Friedrich, Genealogia moralei, traducere Ion Ianoși, 

Editura Humanitas, București, 1998. 

Platon, Republica, Opere vol. V, traducere Andrei Cornea, Editura 

Științifică și Enciclopedică, București, 1986. 

Platon, Timaios, în Opere, vol. VII, traducere Petru Creția și Cătălin 

Partenie, Editura Științifică, București, 1993. 

Plotin, Enneade, vol. I, traducere Andrei Cornea, Editura Humanitas, 

București, 2003. 

Poe, Edgar Allan, Scrieri alese, traducere Emil Gulian și Dan Botta, 

Editura pentru Literatură Universală, București, 1969. 

Prigogine, Ilya; Nicolis, Grégoire, Self-Organization in 

Nonequilibrium Systems: From Dissipative Structures to Order 

through Fluctuations, Wiley-Interscience, New York, 1977. 

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph, Filozofia artei, traducere Radu 

Gabriel Pârvu, Editura Meridiane, București, 1992. 

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph, Ideen zu einer Philosophie der 

Natur als Einleitung in das Studium dieser Wissenschaft (1797), 

Felix Meiner Verlag, Hamburg, 2001. 

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph, Schriften 1801. Darstellung 

meines Systems der Philosophie und andere Texte, Frommann-

Holzboog, Stuttgart, 2009. 

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph, Sistemul idealismului 

transcendental, traducere Radu Gabriel Pârvu, Editura Humanitas, 

București, 1995. 



108                                                                                                    Iulian GRIGORIU 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 85-108. 

Shannon, Claude E.; Weaver, Warren, The Mathematical Theory of 

Communication, University of Illinois Press, Urbana and Chicago, 

1998. 

Surdu, Alexandru, Fenomenologia husserliană și filosofia 

contemporană, Editura Științifică și Enciclopedică, București, 1984. 

Whitehead, Alfred North, Process and Reality: An Essay in 

Cosmology, The Free Press, New York, 1978. 

 

 


