
Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 51-64. 

 

 

 

 

 

Elena GRIGORIU1 

 

 

Aparența care spune adevărul 

(O analiză a raportului dintre frumos, spirit și adevăr în 

gândirea estetică a lui Hegel) 

 

The Appearance that Reveals Truth 

(An Analysis of the Relationship between Beauty, Spirit, 

and Truth in Hegel’s Aesthetic Thought) 

 

 
Abstract: Starting from Hegel’s idea that art is the place where truth takes on a 

sensible form, this article traces how beauty becomes the appearance through 

which essence becomes visible. Beauty is understood as an ontological expression 

of spirit, a space of reconciliation between the universal and the particular, between 

thought and the sensible. Art is viewed both as a means of knowledge and as an 

experience of lived truth, a free activity of imagination through which reality is 

transfigured and reveals its inner meaning. In poetry, this tension between form 

and content, between the finite and the infinite, finds its most authentic fulfillment. 

The appearance that tells the truth is, ultimately, the way in which spirit comes to 

recognize itself through the beauty of the world it creates. 

 

Keywords: Beauty, art, absolute spirit, appearance, truth, ontology, imagination, 

poetry. 

 

 

Frumosul ca sinteză între universalitatea metafizică şi 

particularul real 

Hegel este primul filosof care ridică aparența din registrul 

iluziei în acela al adevărului. De la Platon până la Kant aparența a 

fost în general opusă esenței. La Platon, lumea sensibilă este lumea 

aparențelor, a umbrelor, a reflexiilor imperfecte ale Ideilor. La 

 
1 PhD Professor, Elementary School nr. 22, Galaţi, Romania, e-mail: elena. 
grigoriu@scoala22galati.ro. 



52                                                                                                     Elena GRIGORIU 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 51-64. 

Aristotel aparența capătă un rol cognitiv, dar tot ca nivel secund, 

cunoașterea adevărată vizează forma, nu aparența sensibilă. În 

modernitate, Descartes și Leibniz păstrează această ierarhie, 

aparența este confuzie, claritatea e adevăr. Kant, am putea spune că 

merge cel mai departe. Aparența fenomenală nu e o iluzie dar e 

limitată. Nu avem acces la lucrul în sine. Aparența este deci o formă 

de adevăr, dar doar pentru subiectul cunoscător, nu în sine.  Hegel 

rupe acest lanț de opoziții. Pentru el, aparența este esența care iese la 

lumină. Adevărul nu poate exista decât apărând. Esența, dacă 

rămâne în sine, este moartă. Abia în apariție (artă, formă, fenomen) 

ea devine reală: „adevărul n-ar fi dacă el n-ar părea şi apărea, dacă el 

n-ar fi pentru cineva, pentru sine însuşi”2. Hegel transformă aparența 

într-un moment necesar al adevărului. Aparența artistică în special 

devine locul în care adevărul se arată în sensibil fără să se degradeze. 

Pentru prima dată, sensibilul nu mai este opus adevărului, ci apare ca 

vehicul al său. Ceea ce pentru Platon era o umbră, la Hegel devine 

manifestare vie a spiritului.  Pentru a nu exista confuzie, Hegel face o 

distincție clară între apariție (Erscheinung) și aparență (Schein), 

pentru că nici în limbajul comun acești termeni nu ne apar ca 

sinonimi.  Aparența  (Schein), la Hegel e un moment intern al 

esenței, un mod în care aceasta e reflectată înainte de apariție. 

Apariția (Erscheinung) este deja o obiectivare, o formă concretă, 

nivelul fenomenal, ceea ce apare în sensul empiric sau artistic. În 

dialectica logică, mai întâi esența se arată în sine (ca Schein), apoi se 

exteriorizează ca fenomen concret Erscheinung). În estetică, aceste 

două niveluri coexistă. Aparența e forma sensibilă idealizată, apariția 

este opera de artă însăși, ca apariție concretă a spiritului. Aparența ar 

fi deci condiția posibilității apariției.  

La Hegel frumosul și aparența sunt legate organic. Frumosul 

este un mod privilegiat prin care adevărul devine aparență, iar 

aparența, este modul sensibil al esenței. Adevărul își are originea în 

conceptul absolut,  Ideea, iar frumosul nu este decât exteriorizarea sa 

plenară, forma prin care sensul interior devine accesibil conștiinței. 

Astfel Idealul, Ideea frumosului, este unitatea dintre concept și 

realitatea conceptului, locul în care gândirea se împlinește ca formă 

 
2 G.W. F. Hegel, Prelegeri de estetică, vol. I, trad. D.D. Roşca, Editura Academiei 
R.S.R., Bucureşti, 1966, p. 14. 



Aparența care spune adevărul                      53 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 51-64. 

vie. Frumosul nu se adaugă lumii. El se desfășoară din însăși 

structura realității. La Hegel, adevărul, pentru a fi adevărat în sens 

deplin, trebuie să existe, iar atunci când această existență este trăită 

în mod nemijlocit ca unitate între interior și exterior, devine 

frumoasă: „Ideea trebuie să se realizeze pe sine şi în chip exterior şi 

să câştige existenţă determinată, prezentă ca obiectivitate naturală şi 

spirituală. Adevărul, care e adevăr ca atare, există şi el. Întrucât 

adevărul, în această existenţă exterioară a lui, există nemijlocit 

pentru conştiinţă, iar conceptul rămâne nemijlocit în unitate, în 

fenomenul lui exterior, ideea nu e numai adevărată, ci este 

frumoasă”3.  

Prima formă în care ideea se întruchipează este natura. De 

aceea prima apariție a frumosului este frumusețea naturală. Dar 

aceasta rămâne o reflexie imperfectă, o lumină încă difuză. Numai 

arta ridică frumosul la potența lui maximă, doar acolo idealul devine 

conștient de sine, modelat de spirit și eliberat de accidental. În artă, 

spiritul nu oglindește lumea, ci o recreează în acord cu conceptul său 

interior, arătând nu doar ceea ce este, ci ceea ce poate și trebuie să 

fie.   

Pentru Hegel, frumosul este o totalitate. Adică, locul unde se 

realizează unitatea completă a contrariilor: a ideii și a formei 

sensibile, a universalului și a particularului, a exteriorului și a 

interiorului, a spiritului și a naturii. De aceea el spune „frumosul este 

ideea în aparența ei sensibilă”4, definind aici totalitatea în care părțile 

își primesc sensul din întreg. Dincolo de o calitate estetică, frumosul 

este o sinteză ontologică la Hegel. Tot ceea ce nu poate deveni frumos 

nu participă la adevăr. Ca formă a adevărului devenit vizibil, 

frumosul este o totalitate, el conținând în sine momentul ideii 

(conținutul), momentul formei (manifestarea sensibilă), și momentul 

unității lor (experiența frumosului însuși).  

În artă lumea devine imaginea completă a spiritului, un mic 

cosmos în care totul are loc, și totul are sens. Arta purifică fenomenul 

de contingent și îl supune necesității spiritului. În acest sens, Hegel 

evocă metafora schilleriană a împărăției umbrelor. Locul unde viața 

reală e depășită pentru a lăsa loc idealului. Poeticul, spune el, este 

 
3 Ibidem, p. 178  
4 Ibidem, p. 143. 



54                                                                                                     Elena GRIGORIU 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 51-64. 

elementul interior al oricărei arte pentru că numai ceea ce poartă o 

viață interioară poate deveni frumos cu adevărat. Între aparență și 

esență nu se produce o ruptură. Aparența devine aici, ca purtătoare a 

spiritului, un miracol al transparenței, Frumosul astfel înțeles 

conferă eternitate lucrurilor și le ridică la adevăr. Iar această mișcare, 

ieșirea din accidental și intrarea în esențial, este comună artei, 

religiei și filosofiei. Toate trei urmăresc același scop, revelarea 

spiritului absolut, adică a ceea ce este divin în lume și în om. În fond, 

frumosul nu este doar un criteriu al gustului, el este un mod al 

realului de a-și arăta sensul profund, aplecarea lumii spre ceea ce se 

naște din putința de a fi. În frumos, realitatea se ridică la adevărul ei 

suprem, și ne invită să trăim dincolo de ceea ce este, ceea ce ne 

împlinește.  

Frumosul, idee filosofică și loc al întâlnirii dintre universal și 

particular, apare ca mișcare de trecere, devenire. Această linie de 

mijloc amintește de relația apolinic-dionisiac din gândirea lui 

Nietzsche unde frumusețea este un câmp de luptă între formă și 

forță, între măsură și exces. Așa se cântărește și aici în frumos 

sensibilul care se ridică la spirit și spiritul care se coboară spre 

sensibil, doar că tensiunea tragică este înlocuită cu reconcilierea, 

chiar dacă provizorie. Puterea frumosului se explică prin reflexia 

spiritului asupra lumii. Omul creează pentru că simte nevoia de 

absolut, pentru că dorește să vadă în exterior ceea ce poartă în sine: 

„el face din sine însuşi, pentru sine, ceea ce este el în general”5. A fi 

pentru sine înseamnă a te putea gândi ca parte a realului și a te regăsi 

în el, înseamnă să treci lumea prin propria conștiință, și să îi conferi 

prin cultură o altă formă de existență. Această mișcare nu e doar 

psihologică, ea are un caracter ontologic pentru că transformă modul 

în care ființa este în lume. Modul nostru de a fi în lume ne poate 

schimba nivelul de realitate și conștiență referitor la cum înțelegem 

lumea, cum ne așezăm în ea, cum ne raportăm la acțiune, la sens, la 

valori.  

Dinamicii interior-exterior îi corespunde o altă opoziție 

fundamentală  la Hegel: ceea ce există „în sine și pentru sine” în 

raport cu lumea dată. Pe plan spiritual, tensiunea se joacă între 

libertatea spiritului și necesitatea naturii. Viața și conștiința par să se 
 

5 Ibidem, p. 36. 



Aparența care spune adevărul                      55 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 51-64. 

afle într-un conflict perpetuu, iar Hegel proiectează o rezolvare 

dialectică. Totuși, paradoxal, dialectica însăși, în mișcarea ei infinit 

desfășurată, amână sinteza. Contrariile se reconciliază doar pentru a 

reaprinde tensiunea, într-o spirală fără sfârșit. Dacă lumea lui Kant 

pare uneori imobilă în  arhitectura ei transcendentală, lumea lui 

Hegel este plină de mișcare și devenire. De aici și dinamica esteticii 

hegeliene în contrast cu estetica lui Kant. La Kant, frumosul este 

judecat prin forme a priori ale sensibilității și ale facultăților de 

judecare, la Hegel el trăiește în relația dintre formă și conținut, în 

drama spiritului care caută să se recunoască în lume. Dacă religia 

oferă spiritului certitudinea nemijlocită a adevărului, filosofia 

rămâne domeniul luptei. Ea vede opoziția, o înțelege, și o 

tematizează. Arta, în schimb, nu caută să rezolve contradicția, ea o 

pune sub lupă, o dezvăluie. De aceea arta există pentru sine, își este 

propriul scop, iar frumosul artistic devine oglinda tensiunii dintre 

infinit și finit fără obligația de a o lichida.  

Hegel îl citește pe Kant prin propriul său sistem și îi 

reproșează că „lucrul în sine” rămâne un „trebuie”  inaccesibil 

asemenea Ideii platoniciene rămase în afara concretului. Pentru 

Hegel, fenomenul e viață a spiritului, nu aparență. Fenomenologia 

Spiritului descrie un itinerariu real al conștiinței. În acest sens, Hegel 

este mai realist decât Kant, el vede adevărul nu doar în ceea ce este 

gândit, ci și în ceea ce se petrece efectiv în devenirea conștiinței.  

Un alt reproș pentru Kant este faptul că frumosul exprimă mai 

degrabă modul subiectiv de a percepe obiectul decât natura 

obiectului. Sentimentul de frumos, așa cum apare la Kant, este 

pentru el obscur, nedeterminat, un element secund în accesul la 

frumos. Dorința, ca relație asimilatoare care caută să absoarbă 

obiectul, să îl posede, ne închide în noi înșine. Arta în schimb, face 

obiectul vizibil ca sens, nu ca lucru, ne deschide către altceva. 

Frumosul artistic nu flatează sensibilitatea, o transfigurează.  

Frumosul, la nivel formal, îmbracă mai multe trepte ale 

diferenței, mai multe niveluri de unitate între universal și particular. 

Repetiția,, forma cea mai simplă, unde frumosul apare prin 

regularitate, simetria (echilibrul părților), conformitatea cu o regulă 

(legea internă a proporțiilor, a ritmului) pentru a urca spre armonie 

(unitatea părților diferite într-un întreg coerent) și, în cele din urmă, 



56                                                                                                     Elena GRIGORIU 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 51-64. 

spre îmbinarea neasemănătoarelor (unitatea superioară unde 

diversitatea e asumată ca parte a totalității). Cu cât diferența este mai 

mare, și totuși integrată într-o formă unitară, cu atât frumosul devine 

mai puternic. Fiecare treaptă reprezintă un grad mai înalt al 

complexității și libertății formei, a frumosului ca manifestare a 

spiritului.   

Opera de artă, are un scop în sine, în funcție de care ea se 

situează ierarhic. Primul nivel, imitarea naturii, nu poate depăși 

modelul, fiind încă dependentă de el. De aceea, o asemenea artă nu 

este superioară naturii. Abia atunci când arta înfățișează ce este în 

spiritul omenesc - sentiment, intuiție, interioritate - ea începe să își 

împlinească autonomia estetică: „orice realitate trebuie să străbată 

mediul intuiţiei şi reprezentării, pătrunzând în suflet şi voinţă numai 

după ce a străbătut acest mediu”6. Lumea trece prin suflet7 pentru a 

putea ajunge la noi ca sens. La acest nivel, arta are un rol cathartic, 

asemenea ideii aristotelice de purificare a pasiunilor, dar nu este 

privit ca finalitate, este mai degrabă un nivel intermediar. Totuși, 

adevărata artă este cea care instruiește, printr-o morală implicită, 

subtil integrată în formă. Platon vedea și el în artă o misiune 

formativă, Hegel preia această perspectivă însă adâncește opoziția 

dintre natură și libertate, sensibilitate și datorie, și lasă artei rolul de 

a o face vizibilă și suportabilă, nu de a o rezolva dogmatic.  

Imaginația artistică nu este reverie subiectivă, ea se hrănește 

din experiență, observație și memorie. Creativitatea la Hegel este 

intens spirituală, dar nu ruptă de lume. Este o transfigurare a 

realului, nu o evadare din el. Arta, fiind investită cu sarcina de a 

converti spiritualul în sensibil, se supune exigenței unui conținut 

adecvat formei. De aceea Hegel distinge trei momente istorice ale 

artei. Arta simbolică, unde ideea depășește forma, care pare forțată, 

insuficientă (arta egipteană, orientală). Arta clasică unde există un 

echilibru perfect între formă și idee, atins în Grecia antică, și arta 

romantică, unde forma nu mai poate cuprinde pe deplin conținutul, 

devine „insuficientă” în fața infinitului interior, subiectivitatea 

domină, de aici dematerializarea treptată a artei. Odată cu 

 
6 Ibidem, p.52. 
7 Sufletul este la Hegel spiritul încă neluminat complet de conștiință, dar capabil de 
real și imaginar deopotrivă. 



Aparența care spune adevărul                      57 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 51-64. 

creștinismul, conștiința umană descoperă infinitul viu interior, iar 

arta, în această nouă lumină, își pierde poziția supremă. Spiritul 

absolut se exprimă acum mai deplin în religie, în cele din urmă, în 

filosofie. Pentru Hegel, arta aparține trecutului în măsura în care nu 

mai poate fi forma centrală de revelare a adevărului. Totuși, a existat 

un timp, cel al Greciei antice, când arta și religia au coincis, când zeii 

s-au întrupat în marmură și mit, iar oamenii si-au cunoscut 

divinitatea prin operele artiștilor. De unde au știut acei artiști cum 

trăiesc zeii? Hegel răspunde: spiritul absolut s-a impus sub acea 

formă potrivit acelui timp. Artistul grec nu a inventat zeii, i-a „văzut”. 

S-a produs o coincidență între conștiința individuală și spiritul epocii. 

Arta, religia și filosofia nu sunt fenomene exterioare spiritului, ci 

forme istorice ale autocunoașterii sale. Iar arta, în toate 

metamorfozele sale, păstrează ambiția de a exprima esențialul, de a 

traduce infinitul într-o imagine, și de a deschide, prin sensibil, calea 

către absolut. Hegel crede că arta nu dispare dar își pierde, în epoca 

modernă, funcția supremă de revelare a spiritului.  

 

Natura ontologic dialectică a creaţiei artistice 

 

Putem vorbi la Hegel de o ontologie a sintezelor. Întregul său 

sistem se întemeiază pe dinamica dialectică dintre om și lume, dintre 

spirit și realitate, iar estetica sa reflectă acest caracter viu. Ceea ce 

face ca frumosul hegelian să fie activ nu este doar succesiunea 

termenilor dialectici (teza, antiteza, sinteza), ci faptul că 

unilateralitatea trebuie depășită mereu. Negația determină, nu 

desființează, este moment pozitiv al devenirii. În acest fel sinteza 

deschide, produce ceea ce Hegel numește „infinitatea în sine”, care în 

plan ontologic devine viață, iar în plan fenomenologic, viață a 

spiritului.  

Creația artistică apare astfel ca necesitate. Spiritul nu poate 

rămâne în interiorul său. Ceea ce există în el ca intuiție, sentiment, 

idee trebuie să ia formă, să se exteriorizeze. Conținutul încă abstract 

capătă trup prin expresie, realizare și sinteză, astfel încât particularul 

sensibil devine manifestarea interiorului. Arta este forma prin care 

abstractul devine concret iar obiectivarea este o mișcare necesară a 

spiritului.  Necesitatea artistică apare la Hegel organică, este creștere. 



58                                                                                                     Elena GRIGORIU 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 51-64. 

Raportul subiect-obiect se clarifică aici. Pentru Hegel, eul ca 

rațiune depășește simpla conștiință. El poate să distingă și totodată 

să unească. Existența obiectivă și gândirea subiectivă devin două fețe 

ale aceluiași proces. Subiectul se recunoaște în obiect și obiectul 

devine expresie a subiectului. Hegel suprimă în acest fel 

unilateralitatea: gândirea este infinitudine, existența, limitare, iar 

creația artistică este locul în care cele două se pătrund.  

Arta ca  exigență spirituală  înseamnă realizarea obiectivă a 

ceea ce se află în interior. Doar în acest mod spiritul își găsește 

satisfacția deplină. Exterioritatea este prima negație a interiorității 

închise, momentul în care spiritul se desprinde de sine pentru a se 

manifesta. Această ieșire este o condiție a recunoașterii.  Când 

spiritul se regăsește în forma exterioară, are loc „negația negației”, 

revenirea la sine într-o formă mai bogată, conștientă de propria sa 

prezență în lume.  Când rămâne doar pe una dintre laturi - pur 

subiect sau pur obiect - spiritul cade în contradicție pentru că natura 

lui este totalitatea. Iar totalul devine prin subiect, nu peste el. 

Subiectul este adevăr doar în, și prin totalitate. Arta, fiind 

manifestare a spiritului absolut, exprimă această totalitate. În ea, 

subiectul se găsește ca întreg.  

Procesul dialectic presupune opoziția (momentul diferenței), 

contradicția (momentul conflictului intern) și depășirea contradicției 

(momentul sintezei).  Conținutul cel mai înalt al spiritului este 

libertatea (libertatea rațională, nu libertatea arbitrarului). Hegel o 

spune limpede: omul poate renunța la viață, dar nu la libertate. În 

stadiul opoziției, obiectivitatea este neliberă, iar libertatea apare 

fragmentar, ca în sfera spiritului obiectiv, unde individul se afirmă 

prin instituții, prin etic, prin stat. Acolo, libertatea este încă un 

amestec de necesitate și condiționare. Abia prin depășirea acestei 

tensiuni spiritul atinge forma superioară a libertății, aceea a 

interiorității care se exteriorizează fără a se pierde. Libertatea 

reordonează viața sub Ideea ei. Ea nu este arbitru, este raționalitate 

realizată. Nu fac orice, fără un orizont interior al ideii, fac ceea ce 

corespunde adevărului ființei mele.  

Arta se află tocmai în acest punct: ea exprimă libertatea ca 

transfigurare a realului, nu ca evadare din el. Când spiritul depășește 

contradicția cu lumea imediată, descoperă o dimensiune mai înaltă a 



Aparența care spune adevărul                      59 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 51-64. 

realului, o realitate în care sensul devine vizibil, o realitate ridicată la 

lumină prin formă. În acest loc, creația se realizează ca participare 

ontologică la ceea ce este adevărat, iar opera apare ca act prin care 

infinitul se dăruiește sensibilului. 

Adevărul, privit din perspectiva artei, religiei și filosofiei, este 

unitatea supremă a spiritului. În artă, adevărul se manifestă în 

sentiment, ca fericire, în religie, el se înalță ca reprezentare a 

divinității, iar în filosofie, devine cunoaștere pură. În toate aceste 

forme, obiectul adevărului este Dumnezeu, iar pragul cel mai înalt al 

unității se atinge în religie, acolo unde spiritul se reîntoarce deplin în 

sine. 

Arta, așa cum am arătat, aparține spiritului absolut. Diferența 

dintre artă, religie și filosofie nu constă în conținutul absolutului, ci 

în forma prin care acesta ajunge la conștiința de sine. Toate cele trei 

domenii au drept obiect cunoașterea spiritului, însă fiecare o exprimă 

printr-un mod propriu:  arta, prin intuiție și sentiment, religia, prin 

reprezentare, filosofia, prin gândire liberă. 

Arta oferă imaginea sensibilă a absolutului, în ea, ideea se face 

vizibilă, conceptul se unește cu fenomenul individual. Aici se află 

chiar esența frumosului. Această unitate se realizează cel mai deplin, 

spune Hegel, în poezie, acolo unde cuvântul devine instrumentul 

spiritului însuși. Când arta este desăvârșită și nu împrumută formele 

altor domenii, ea conține adevărul deplin, fiind, cum notează filosoful 

„autosatisfacere nemijlocită a spiritului absolut”8. Arta oferă 

spiritului o liniște provizorie, o împăcare: ea reprezintă un prag al 

cunoașterii, atât istoric, cât și subiectiv. De aceea, Hegel afirmă că 

există un înainte și un după artă, ca mișcare a conștiinței, ca 

schimbare de nivel ontologic. Înainte, spiritul se caută prin imagini și 

simboluri, după, el se cunoaște pe sine prin gândire.  

În interiorul spiritului absolut, aceeași sinteză se produce în 

moduri diferite. În religie, ea înseamnă întoarcerea spiritului în sine, 

prin devotament, dimensiune care lipsește artei. Arta nu pune în 

contact direct spiritul cu spiritul, ci spiritul cu obiectul său. Religia 

interiorizează ceea ce arta obiectivează. Filosofia, în schimb, reunește 

cele două: gândirea liberă se constituie ca forma supremă a sintezei, 

conținând în sine obiectivitatea artei și subiectivitatea religiei. În ea, 
 

8 Ibidem, p. 110. 



60                                                                                                     Elena GRIGORIU 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 51-64. 

arta este eliberată de sensibil, iar religia de subiectivitate. Astfel, 

forma cea mai înaltă a obiectivului este gândirea pură. 

Urmând mișcarea spiritului care iese din subiect și se 

exteriorizează, Hegel clasifică artele în două categorii. Artele 

obiective, arhitectura și sculptura, care eliberează exterioritatea, 

artele subiective, pictura, muzica și poezia, care exprimă 

interioritatea eliberată. 

Creația artistică are, prin urmare, o natură ontologic-

dialectică: ea capătă substanță în însăși mișcarea necontenită a 

spiritului între interior și exterior. Totuși, în definirea frumosului 

artistic, Hegel introduce o nuanță față de structura dialectică 

generală, în care negația suprimă antiteza. În artă, raportul dintre 

conținut și formă nu urmează rigid această schemă pentru că forma 

sensibilă nu poate epuiza niciodată întreaga bogăție a spiritului.   

Pentru Hegel, intenția actului artistic este realizarea unei 

relații dialectice între conținut și formă. Conținutul este 

exteriorizarea ideii, forma, exteriorizarea reprezentării. Mișcarea 

triadică se desfășoară astfel: Teza - conținutul, fiind nedeterminat, nu 

se poate exprima adecvat într-o formă,  antiteza - apare adecvarea 

formă-conținut, și sinteza - conținutul devine atât de determinant, 

încât depășește forma, care nu-l mai poate exprima deplin. 

În mod normal, între inadecvare și adecvare se produce o 

negație care duce la sinteză. În artă însă, spune Hegel, antiteza nu 

mai constituie sinteza, pentru că  spiritul, fiind mereu în devenire 

istorică, nu se oprește într-un tip fix de frumusețe. El se 

autodepășește neîncetat. De aceea, creatorul dobândește o libertate 

absolută, dar și o neputință proporțională: libertatea de a concepe 

nelimitatul și imposibilitatea de a-l exprima complet. 

Această libertate în necesitate a artistului hegelian amintește 

de tragismul creației despre care vorbea Berdiaev, „intenţia oricărui 

act creator este nemăsurat mai amplă decât orice împlinire a sa”9, sau 

de intuiția lui Blaga, pentru care „revelarea depăşeşte întotdeauna 

lumea dată”10. În acest sens, arta rămâne spațiul unde spiritul își 

descoperă infinitul în limitele propriilor sale forme.  

 
9 Nikolai, Berdiaev, Sensul creaţiei, Ed. Humanitas, Bucureşti, 1977, p.211. 
10 Lucian, Blaga,  „Trilogia valorilor” in Opere, Editura Minerva, Bucureşti, 1987, 
p. 120 



Aparența care spune adevărul                      61 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 51-64. 

Centrându-se pe  analiza raportului formă–conținut, Hegel 

plasează arta într-un orizont al obiectivării conștiente, dar nu al 

împlinirii absolute. Arta este o întrupare a ideii,  o realitate care se 

autoactualizează permanent, o mișcare de devenire fără sfârșit. 

Pentru a ilustra modul în care spiritul artistic mediază între 

interior și exterior, Hegel analizează raportul dintre poezie, pictură și 

muzică,  transformând relația formă-conținut într-una între formă 

interioară și formă exterioară. Poezia este, în viziunea sa, arta cea mai 

apropiată de natura umană, deoarece se pliază firesc pe mișcarea 

gândirii. Ea este singura capabilă să exprime Ideea, pentru că se 

sprijină pe intuiție și sentiment, nu doar pe reprezentare. 

Poezia, aflată în sfera artelor romantice, reunește pictura și 

muzica, nu ca simplă sinteză, ci ca putere de expresie. Pictura 

exprimă forma exterioară, muzica forma interioară, iar poezia le 

unește pe amândouă. În pictură, forma interioară este limitată de 

conturul exterior, în muzică, forma exterioară lipsește cu desăvârșire. 

Poezia le depășește pe amândouă, ea poate face vizibil ceea ce este 

lăuntric, și lăuntric ceea ce este vizibil. 

În poezie, spiritul se exprimă pentru sine însuși. Ea cuprinde 

întreaga gândire, dar și realitatea exterioară, proiectând o formă de 

existență în care idealul se concretizează. Poezia emană o realitate 

proprie, pentru că în ea idealul se face real, o realitate care, în 

termenii lui Hegel, aparține sferei supreme a spiritului. Este 

realitatea în care gândirea devine vizibilă, și sensibilul, gândire. 

În poezie, fiecare particularitate a existenței poate fi cuprinsă 

și transfigurată în întreg. Ea este forma în care diversitatea lumii se 

adună. În Antichitate, omul nu se exprima pe sine, era purtătorul 

unei voci mai mari. Prin el vorbea lumea. Începând însă cu 

Renașterea, susține Hegel, poezia se exprimă pe ea însăși, iar artistul 

devine conștient de propria interioritate ca sursă a creației. 

Retragerea din universal în subiectiv este o maturizare a spiritului, 

nu o pierdere, omul devine transparent pentru divin. Renașterea 

marchează o trecere istorică a spiritului, o schimbare a centrului de 

greutate: spiritul nu mai este trăit în afară, ci în sine.  

Hegel face diferența între artistul care creează urmând o idee 

interioară ce exprimă spiritul universal , o necesitate a formei, și cel 

care creează sub impulsurile întâmplătoare ale imaginației, sau ale 



62                                                                                                     Elena GRIGORIU 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 51-64. 

modei, de unde pot ieși lucruri ingenioase sau spectaculoase, dar fără 

forță spirituală. De aceea, adevărata libertate a artistului nu stă în 

arbitrar, ci în supunerea față de necesitatea formei, o supunere care 

este, paradoxal, expresia celei mai înalte libertăți, aceea de a se 

acorda cu mișcarea spiritului însuși. Artistul autentic este liber 

tocmai pentru că este fidel ideii care îl depășește. Poezia autentică se 

naște din contemplare pură, o ridicare deasupra pasiunilor și 

dorințelor. Gândirea poetică, în sensul hegelian, se orientează către 

ființa unică, universală, fiind o formă de contemplare a întregului. 

Poezia realizează o legătură intimă între spirit și lume, devenind o 

etapă superioară în dezvoltarea artei, trasând o punte către 

cunoașterea filosofică. Ea poate fi privită ca o trecere între 

reprezentarea religioasă și gândirea conceptuală, între imaginea 

sensibilă și proza rațiunii. Hegel nu respinge cu asta subiectivitatea, 

el respinge subiectivismul.  

Caracterul figurativ interior al poeziei se referă la puterea ei de 

a gândi în imagini, ea aparține sferei intermediare dintre intuiție și 

gândire, imaginația poetică fiind o activitate de unificare. Esența pe 

care poetul o dezvăluie nu este o simplă reproducere a aparenței, ea 

face trecerea de la abstract la concret, de la întâmplător la esențial, 

poezia are o funcție de transfigurare ontologică, nu descriptivă. În 

asta constă chiar mișcarea dialectică a spiritului în artă.  

Imaginația poetică, spune Hegel, „ne oferă bogăţia aparenţelor 

sensibile, topite imediat în interior şi cu esenţa lucrului, în aşa fel 

încât formează un tot original”11.  Maniera figurată și concretă de a 

reprezenta lucrurile se revelează în puterea de a crea o imagine 

determinată care trezește în cititor, involuntar, prezența lucrului 

însuși. 

Astfel, poezia devine expresia deplină a spiritului care se 

recunoaște în lume. Ea dezvăluie realitatea, transformând-o în semn 

al ființei, în aparență purtătoare de sens. 

Gândirea, prin natura ei, poate pătrunde în suprasensibil, dar 

în această mișcare ea separă lumea infinitului de realitatea finită. 

Spiritul, capabil să cuprindă ambele sfere, rămâne totuși fragmentat, 

oscilând între ele. Artele frumoase, spune Hegel, sunt mijlocitorii 

acestei rupturi, ca produse ale spiritului, leagă finitudinea de Ideea 
 

11 Hegel, Op cit., p.123 



Aparența care spune adevărul                      63 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 51-64. 

absolută. Prin ele, drumul de la sensibil la spirit, de la formă la 

adevăr, devine posibil. 

Arta acționează ca o sită a spiritului: ea cerne din lume 

conținutul valoros, separă esențialul de contingent. De aici provine 

realitatea ei superioară: „prin urmare, cu totul departe de a fi simple 

aparenţe, trebuie să atribuim fenomenelor artei, o realitate 

superioară şi o existenţă mai adevărată decât realităţii obişnuite”12. 

Așezată între sensibil și intelect, arta nu este nici gândire pură, nici 

materialitate brută. Ea se manifestă ca obiect exterior, dar esența ei 

nu constă în obiectivitate, ci în adevărul pe care îl face vizibil. În acest 

sens, arta revelează autenticitatea spiritului în lume. Prin ea, 

realitatea imediată, instabilă și accidentală, este transfigurată într-o 

realitate poetică, un plan al ființei unificate, în care spiritul și lumea 

se întâlnesc. 

Pentru că gândirea nu poate cuprinde întreaga sferă a 

imaginației, arta scapă oricărei legi rigide, ea nu poate deveni o 

știință. Totuși, Hegel afirmă că studiul artei este legitim doar dacă ea 

este privită în dimensiunea ei necesară, acolo unde libertatea se 

unește cu necesitatea. 

În sens filosofic, arta și frumosul sunt determinate „în sine și 

pentru sine”, expresia unității dintre universalul metafizic și 

particularul real. Numai în acest fel frumosul devine fecund, capabil 

să reproducă în plan estetic libertatea spiritului.  

 

 

Bibliografie 

 

Berdiaev, Nikolai, Sensul creaţiei, trad. Anca Oroveanu, Editura 

Humanitas, Bucureşti, 1992,. 

Blaga, Lucian, Trilogia valorilor în Opere, Editura Minerva, 

Bucureşti, 1987 

Hegel, G.W.F, Filosofia spiritului, trad. Constantin Floru, Editura 

Academiei RSR, Bucureşti, 1966. 

Hegel, G.W.F, Prelegeri de estetică, vol. I, II, trad. D. D. Roşca,  

Editura Academiei, Bucureşti, 1966. 

 
12 Ibidem, p.15. 



64                                                                                                     Elena GRIGORIU 

Analele Universităţii Dunărea de Jos din Galaţi, Fasc. XVIII, Filosofie, nr. 15, 2025, pp. 51-64. 

Hegel, G.W.F, Despre artă şi poezie, vol. I, II, selecţie şi note de Ion 

Ianoşi, Editura Minerva, Bucureşti, 1979. 

Hegel, G.W.F, Fenomenologia spiritului, trad. Virgil Bogdan, Editura 

IRI, Bucureşti, 1995. 

Kant, Immanuel, Critica raţiunii practice, 1972, traducere Nicolae 

Bagdasar, Editura Ştiinţifică, Bucureşti. 

Kant, Immanuel, Critica Raţiunii Pure, 1994, traducere Nicolae 

Bagdasar şi Elena Moisuc, Editura IRI, Bucureşti.  

Kant, Immanuel, Critica Facultăţii de Judecare, 1981, traducere 

Vasile Dem. Zamfirescu, Alexandru Surdu, Editura Ştiinţifică şi 

Enciclopedică, Bucureşti. 

Kant, Immanuel, Despre Frumos şi Bine, 1981, selecţie, prefaţă şi 

note Ion Ianoşi, Editura Minerva, Bucureşti. 

 

 

 

 


